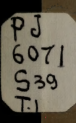
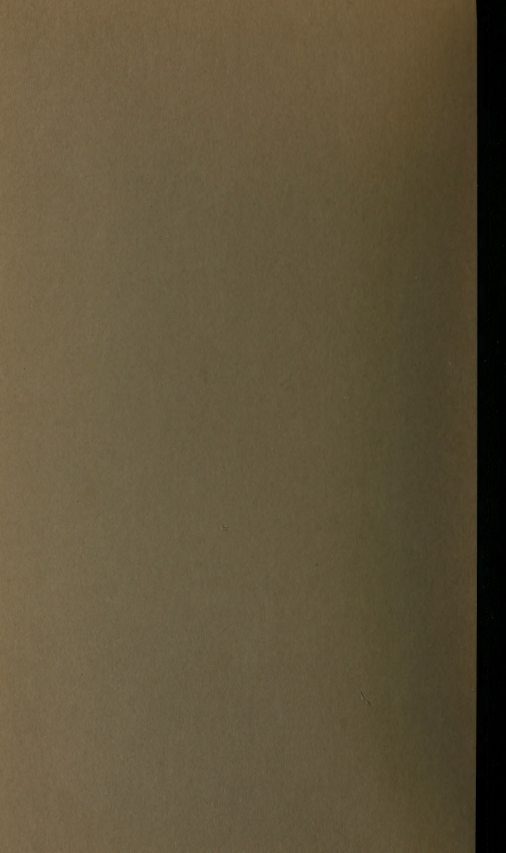


Schwarz, Paul Escorial-Studien





# ESCORIAL-STUDIEN

# ZUR ARABISCHEN LITERATUR-UND SPRACHKUNDE

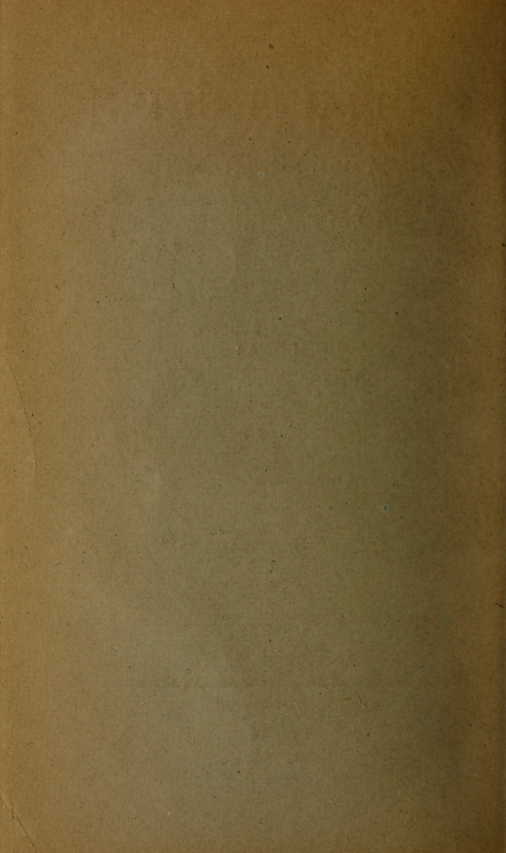
VON

PAUL SCHWARZ

I.

1922

VERLAG VON W. KOHLHAMMER
STUTTGART



# **ESCORIAL-STUDIEN**

# ZUR ARABISCHEN LITERATUR-UND SPRACHKUNDE

VON

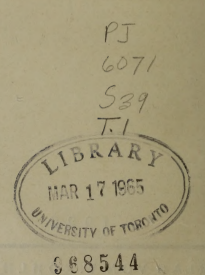
PAUL SCHWARZ

I.

1922

VERLAG VON W. KOHLHAMMER
STUTTGART

Gedruckt mit Unterstützung der Notgemeinschaft der deutschen Wissenschaft.



#### Zwei verkannte Handschriften.

In Brockelmanns Geschichte der arabischen Literatur findet sich Band I Seite 48 die Angabe, es seien in der Bibliothek des Escorial Diwane des Kutaijir 'Azza und Kais ibn Darih erhalten. Beide Dichter sind höchst interessante Gestalten aus der Zeit des ersten Jahrhunderts nach Muhammed: Kais ibn Darīh, der unter dem Drucke der elterlichen Gewalt seine Gattin verstößt und dann lebenslang sein verlorenes Glück beklagt, nach den bisher bekannten Proben seiner Kunst einer der gemütstiefsten und innigsten Dichter jener Epoche und Kutaijir, der Liebhaber der 'Azza, bei seinen Beziehungen zum Chalifenhofe wie zur si'itischen Bewegung vielleicht in eben so hohem Grade wie die Gerir, Ferazdak und Ahtal geeignet, die Zeitgeschichte durch seine Dichtungen lebendig zu erläutern 1). So wäre den Diwanen beider eine freundliche Aufnahme gewiß. Haben doch Diwane vor der Überlieferung einzelner Bruchstücke erfahrungsgemäß nicht bloß den Vorzug, einen Gesamtüberblick über das Schaffen der Dichter zu ermöglichen, sondern auch den anderen, im einzelnen das ursprüngliche

¹) Zu den Namen der beiden Dichter ist zu bemerken, daß die Handschrift fol. 2a Katīr bietet. So nennt auch Abū Tammām zweimal den Dichter (Ausgabe Muhjī addīn al-Ḥaijāt 26,9; 40,2) und Āmidī führt einen Vers vom Dichter selbst mit dieser Namensform an (Muwāzana 5,9). Demgegenüber steht aber die ausdrückliche Angabe des Ibn Duraid (ed. Wüstenfeld 280,7), daß die Deminutivform Kuṭaijir dem Dichter eigne, und die Vermutung des Āmidī, daß der Dichter in metrischem Zwange oder in gehobenem Selbstgefühl die Deminutivform vermieden habe. (Über Namensänderungen in metrischem Zwange vgl. Ma'n ibn Aus S. 6, Anm. 2, wozu ich viele Nachträge gesammelt habe). Im Namen des anderen Dichters wird die Form Darīḥ hier im Titel durch den Reim mit taṣrīḥ gesichert gegen die häufig sich findende Überlieferung Duraiḥ. Die Vermutung Lyalls, es sei Dirrīḥ zu lesen, wird nicht bestätigt durch einen Vers des Dichters Aģ 8, 119, 27, wo die erste Silbe deutlich kurz und offen erscheint.

Dichterwort unter dem Schutze des Zusammenhanges in größerer Treue und Reinheit zu bieten.

Brockelmann verweist für beide Diwane auf Derenbourg les manuscrits arabes de l'Escurial, tome premier no 409. Der dort richtig wiedergegebene Titel der Handschrift lautet:

الاول من كتاب التصريح في شرح قصيدة كُثير وابن ذريح

Kann nun das Wort قصدة eine Gedichtsammlung, einen Diwan bedeuten? Unsere Wörterbücher verzeichnen diesen Sprachgebrauch nicht. Derenbourg übersetzt zunächst "commentaire sur le poème de Kouthayyir et sur celui d'Ibn Dharīh", bereitet aber dann die Auffassung Brockelmanns vor durch die Bemerkung: "Cest à la poésie lyrique de Kouthayyir 'Azza, poésie, qui n'a rien de didactique et qui ne se rapporte nullement à la métrique, qu'est consacré tout ce premier volume". Derenbourg gibt keinen Grund an für seine Verwahrung gegen Lehrdichtung und Darstellung metrischer Theorien bei einem Dichter des ersten Jahrhunderts, Möglichkeiten, die jedem der sich mit der Geschichte der arabischen Poesie und der Geschichte der poetischen Studien bei den Arabern auch nur ein wenig beschäftigt hat, sehr fernliegend erscheinen Die Hauptquelle zur Geschichte der älteren Dichter, das Kitāb al-agānī, weiß auch von solcher Betätigung des Kuţaijir nichts. Es berichtet, daß er innerlich auf seiten der Aliden stand, äußerlich aber der Macht der Umaijaden sich fügte, ohne seine Überzeugung zu verheimlichen, und daß er an der von höherer Stelle gewünschten Abfassung von Schmähliedern gegen die unglücklichen Muhallabiden sich nicht beteiligte 1). Außerdem erzählt es, daß er Überlieferer der Gedichte des Gemīl war. Bei dieser Tätigkeit handelte es sich jedoch nur um sorgfältige gedächtnismäßige Beherrschung der Lieder des Dichters, vielleicht auch um eine gewisse Kunst in deren angemessenem Vortrag. Von tiefer gehenden Forschungen über die äußeren Gesetze dichterischen Schaffens in jener Zeit ist nichts bekannt. Derenbourg wollte seinen Vorgänger in der Bestimmung der Handschriften zurechtweisen. Eine alte Eintragung lautet: "Mohamad ben elhasan Majluf

Tammām Verse einer maßvollen und darum besonders eindringlichen Fürbitte des Kutaijir für die unglückliche Familie bietet (ed. Freytag 765, 11).

elrascedi. Tractatus de arte poetica vti de eius praestantia, vtilitate &c sine aera". Derenbourg bemerkte aber nicht, daß sein Vorgänger ausdrücklich nicht von Kutaijir spricht, sondern vom Kommentator Muhammed ibn al-Hasan ibn Mahluf und dieser behandelt in der Vorrede tatsächlich im zweiten Abschnitt das eigentliche Wesen der Poesie, im dritten und vierten Abschnitt Metrum und Reim. Wird der Anonymus mit seinen Angaben auch nicht dem ganzen Inhalt der Handschrift gerecht, so behauptet er doch nichts Unrichtiges. Der eigentliche Hauptteil des Werkes ist der Erklärung von Versen des Kutzijir gewidmet. Diese finden sich in einzelnen Gruppen auf die Seiten der Handschrift verteilt, dazwischen sind Erklärungen der seltenen Wörter, etymologische und grammatische Bemerkungen, abweichende Lesarten und weitere Abschweifungen sogar auf das Gebiet des kanonischen Rechtes gegeben. Bemerkenswert ist die Bezeichnung der zur Erklärung herangezogenen Autoritäten durch Siglen, die in der Vorrede erklärt werden, zu größerer Bequemlichkeit des Lesers aber auch auf dem Titelblatt verzeichnet sind. Die Verse zeigen sämtlich denselben Reim und dasselbe Versmaß, es ist tatsächlich nur eine Kaside, deren Text und Erklärung diese Handschrift füllen.

Von Kais Ibn Darih enthält die Handschrift nichts; da sie sich auf dem Titel als ersten Teil bezeichnet, so liegt die Vermutung nahe, daß der zweite Teil dem Kais ibn Darih gewidmet war; in Derenbourgs Katalog ist jedoch von einem solchen nirgend die Rede. Dagegen findet sich unter Nr. 132 eine wenig einladende Beschreibung einer Handschrift: "Compilation, formant une anthologie en prose et en vers, sans aucun intérêt". Derenbourg teilt jedoch den ersten Vers der "Anthologie" mit: er enthält den Ortsnamen Sarif. Nun erwähnen die arabischen Dichter, um ihren Schöpfungen den Duft der Heimaterde zu verleihen, gern im Eingang heimatliche Ortsnamen. Das ist keineswegs etwa nur die Vermutung eines abendländischen Philologen: schon im Kitāb alaganī wird erzählt, wie dem Dichter Malik ibn Asma' ein Vorwurf daraus gemacht wurde, daß er, der im Zweistromlande lebte, die für den echten Araber wenig wohlklingenden Ortsnamen jener Landschaft in seinen Gedichten verwendete 1). Da der Ort Sarif

<sup>1)</sup> Ag. 16, 43, 15.

in der Nähe von Mekka zu suchen ist, so lag schon nach diesem einen Vers die Vermutung nahe, daß zum mindesten der Anfang des Werkes von einem Dichter Westarabiens, vielleicht einem Landsmanne des 'Umar ibn abî rebī'a herrührte1); es konnte also für die Herausgabe von dessen Gedichten wertvolle Unterstützung bieten. Die Prüfung der Handschrift in der Bibliothek des Escorial ergab leider, daß Derenbourgs hartes Urteil "sans aucun valeur" schon eine allerdings mildere Vorstufe hatte. Eine Bemerkung auf dem Vorblatt der Handschrift schloß mit den Worten "parvi momenti". Im übrigen hatte auch hier der Vorgänger einzelnes schärfer gefaßt in seiner Beschreibung: "Tractatus anonymus de vocum arabicarum explanatione" und auf der nächsten Seite hieß es: "liber acephalus carens auctore, sed ut iam percooperimus materiam, uideamus ultimos uersus ubi promittunt grammaticam scienciam, poesim Logicam Retoricam Moralitatem, Astronomyam denique omnes sciencias se declaraturum". Weiter ergab sich, daß der zweite Vers der Anthologie" den Frauennamen Lubaina enthielt. Das lenkte die Vermutungen über den ungenannten Verfasser in bestimmte Richtung, wenn nicht der alte Philologe al-Gahiz zur Vorsicht gemahnt hätte mit seinem Wort: "Jedes unbekannten Dichters Gedicht auf eine Laila haben die Leute dem Magnun zugeschrieben und jedes derartige Gedicht auf eine Lubna dem Kais ibn Darīh"2). Nähere Untersuchung zeigte, daß der ganze Band nur ein Gedicht enthielt und die zwischen den Versen stehenden Prosastücke der Erklärung jener gewidmet waren. Wohl stammten die Schriftzüge von anderer Hand als in der Handschrift 409, doch kehrten die gleichen Abkürzungen wieder für die zur Erklärung herangezogenen Werke und dazu kam als äußerliches Kennzeichen für eine frühere enge Verbindung zwischen den beiden Büchern die genaue Übereinstimmung der Einbände. Die letzte Bestätigung gab der Schluß der Handschrift 409, wo gesagt war, daß dem ersten Bande in einem zweiten die zweite Kasīde "afā Sarifun" folgen werde. Dies sind die Anfangsworte der Kasīde in Handschrift 132. Daß dieses Gedicht von Kais ibn Darīh

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Auch in der Sammlung der Gedichte des Ma'n ibn Aus erscheint Sarif im ersten Verse der ersten Kaşīde.

<sup>2)</sup> Ag 1, 169, 19 f.

stammte, bezeugten gute Quellen wie 'Alī al-Işfahānī, al-Ķālī, Jāķūt und der Saijid al-Murtaḍā.

Sind mithin auch die Diwane der beiden Dichter im Escorial nicht erhalten, so doch zwei größere Kasiden, die hier in Text und Übersetzung mitgeteilt werden mögen.

## Kaşide des Kutaijir.

أَلَا حَيِّيَا لَيْلَى أَجَدَّ رَحِيلٍ وَآذَنَ أَحْجَابِي غَدًا بِقُفُولِ تَبَدَّتْ لَهُ لَيْلَى لِتُذْهِبَ عَقْلَهُ وَشَاتَتْكَ أُمُّ ٱلصَّلْت بَعْدَ ذُهُول تَمَثَّلُ لِي لَيْلَى بِكُلِّ سَبِيل أريدُ لِأَنْسَى ذِكْرَهَا نَكَأَنَّمَا تُعَلَّ بِهَا ٱلْعَيْنَانِ بَعْدَ نُهُولِ إِذَا ذُكِرَتْ لَيْلَى تَعَشَّتْكَ عَبْرَةٌ نَقُلْتُ نَعَمْ لَيْلَى أَضَقَ خَليل ه وَكَمْ منْ خَليل قَالَ لِي هَلْ سَأَلْتَهَا وَإِنْ سُتُلَتْ عُرْفًا فَشَرٌّ مَسُول وَأَبْعَدُهُ نَيْلًا وَأَوْشَكُهُ قلَّى خلَالَ ٱلْبَلَا يَهْدُدْنَ كُلَّ جَديل حَلَفْتُ بَرَتَ ٱلرَّاقِصَاتِ إِلَى مِنِّي تَرَاهُمْ رِفَاقًا بَيْنَهُنَّ تَفَارُتُ وَيَمْدُدُنَ بِٱلْإِهْلَالِ كُلَّ أَصِيلِ وَمِنْ عَزْوَر وَٱلْخَبْتِ خَبْتِ طَفِيلِ تَوَاهَقْنَ بِٱلْخُجَّاجِ مِنْ بَطْنِ خَلْةٍ ١٠ بِكُلِّ حَرَامٍ خَاشِع مُتَوَجِّهٍ إِلَى ٱللَّهِ يَدْعُوهُ بِكُلِّ نَقِيلٍ عَلَى كُلِّ مِدْعَانِ ٱلرَّوَاحِ مُعِيدَةٍ وَتَخْشِيَّةٍ أَلَّا تُعِيدَ عَزِيلِ شَوَامِلَ قَدْ أَرْتَجْنَ دُونَ أَجِنَّةٍ وَهُوجٍ تَبَارَى فِي ٱلْأَرْمَّةِ حُولِ يَمِينَ آمْرِي مُسْتَغْلِظٍ مِنْ أَلِيَّةٍ لِيْكُدِّبَ قِيلًا قَدْ أَلَحٌ بقيل لَقَدْ كَذَبَ ٱلْوَاشُونَ مَا يُحْتُ عِنْدَهُمْ بِلَيْلِي وَلَا أَرْسَلْتُهُمْ بِرَسِيلِ

فَرَوْهَا وَلَمْ يَأْتُوا لَهَا بِحَويل ١٥ بنُصْمِ أَتَى ٱلْوَاشُونَ أَمْ بِحُبُولِ وَخَيْرُ ٱلْعَطَايَا لَيْلَ كُلُّ جَزيلِ أُحِبُّ مِنَ ٱلْأَخْلَاقِ كُلَّ جَبِيلِ فَقَدْمًا تَحَدُّت ٱلْقَرْضَ عَنْدَ بَذُول تُوكَّلُني نَفْسي بِكُلِّ بَحِيل ٢٠ قَليل وَلَا أَرْضَى لَهُ بِقَلِيلِ إِذَا غِبْتُ عَنْهُ بَاعَنِي بِخَليل وَيَحْفَظُ سِرّى عِنْدَ كُلَّ دَخيلِ أَلَا رُبَّهَا طَالَبْتُ غَيْرَ مُنيل رِجَالً وَلَمْ تَذْهَبْ لَهُمْ بِغُفُولِ ٢٥ بقًاطعة ٱلْأَقْرَانِ ذَاتِ حَلِيلِ وَلَا عِجْتُ مِنْ أَتْوَالِهِمْ بِفَتِيلِ خبين بليط ناعم وتنبول مُخَالِطَةٌ عَقْلِي سُلَافُ شَهُول رَجَاءِ ٱلْأَمَانِي أَنْ يَقِلْنَ مَقِيلِ ٣٠ وَأَخْلَفْنَ ظَنِّي إِذْ ظَنَنْتُ وَقِيل مِنَ ٱلدَّارِ وَٱسْتَقْلَلْنَ بَعْدَ طَويل دَّعَا دَعْوَةً يَا حَبْتَرَ بْنَ سَلُول

فَيِنْ جَاءِك ٱلْوَاشُونَ مِنِّي بِكِذْبَة نَلَا تَكْمِلَى يَا لَيْلَ أَنْ تَتَفَهَّمى فَإِنْ طِبْتِ نَفْسًا بِٱلْعَطَاءِ فَأَجْرِلى وَإِلَّا فَإِجْمَالًا إِلَّا بِأَنَّنِي وَإِنْ تَبْذُلِي لِي مِنْكِ يَوْمًا مَوَدَّةً وَإِنْ تَبْخَلِي يَا لَيْلَ عَنِّي فَإِنَّنِي وَلَسْتُ بِرَاضٍ مِنْ خَلِيلٍ بِنَايِل وَلَيْسَ خَلِيلِي بِٱلْمَلُولِ وَلَا ٱلَّذِي وَلٰكِنْ خَلِيلِي مَنْ يُدِيمُ وَمَالَهُ وَلَمْ أَزَ مِنْ لَيْلَى نَوَالًا أَعُدُّهُ يَلُومُكَ فِي لَيْلَى وَعَقْلُكَ عَنْدَهَا يَقُولُونَ وَدَّعْ لَيْلَى عَنْكَ وَلَا تَهِمْ فَهَا نَقَعَتْ نَفْسى بِهَا أَمَرُوا بِهِ تَذَكُّونُ أَثْرَابًا لِعَنَّةً كَالْبَهَا وَكُنْتُ إِذَا لَاقَيْتُهُنَّ كَأَنَّني تِّأَطَّرْنَ حَتَّى قُلْتُ لَسْنَ بَوَارِحًا فَأَبْدَيْنَ لِي مِنْ بَيْنِهِنَّ تَجَهُّمًا فَلَأْيًا بِلَأَى مَا تَضَيْنَ لُبَانَةً فَلَمَّا رَأَى وَٱسْتَيْقَنَ ٱلْبَيْنَ صَاحبي

فَقُلْتُ وأَسْرَرْتُ ٱلنَّدَامَةَ لَيْتَنِي وَكُنْتُ آمْرَءَا أَغْتَشَّ كُلَّ عَذُول عَخَارِمَ نِصْعِ أَوْ سَلَكْنَ سَبِيلِ ه سَلَكْتُ سَبِيلَ ٱلرَّاكِاتِ عَشيَّةً ٣٠ فَأَسْعَدتُ نَفْسًا بِٱلْهَرَى قَبْلَ أَنْ أَرَى عَوَادِي نَاتُّي بَيْنَنَا وَشُغُولِ نَدُمْتُ عَلَى مَا فَاتَنِي يَوْمَ بِنْتُمُ فَيَا حَسْرَتَا أَلًّا يَرَيْنَ عَوِيل كَأَنَّ دُمُوعَ ٱلْعَيْنِ وَاهِيَةُ ٱلْكُلِّي وَعَتْ مَاء غَرْب يَوْمَ ذَاكَ سَجيل فَأَنْجُلْنَهُ وَٱلسَّيْرُ غَيْرُ بَحِيلِ تَكَنَّفَهَا خُرْقٌ تَوَاكَلْنَ خَرْزَهَا إِلَى إِذَا مَا بِنْتِ غَيْرُ جَمِيل ، أُقيمى فَإِنَّ ٱلْغَوْرَ يَا عَزَّ بَعْدَكُمْ كَفَى حَزَنًا لِلْعَيْنِ أَنْ رَدَّ طَرْنَهَا لِعَزَّةَ عِيرٌ آذَنَتُ بِٱلرَّحِيلِ فَقُلْتُ ٱلْبُكَا أَشْفَى إِذًا لِعَليل وَقَالُوا نَأَتْ فَآخْتَرْ مِنَ ٱلصَّبْرِ وَٱلْبُكَا أَقَاتِلَتِي لَيْلَى بِغَيْرِ قَتيلِ تَوَلَّيْتُ تَعْزُونًا وَقُلْتُ لَصَاحِبِي فَأَوْحَشَ مِنْهَا ٱلْخَيْفُ بَعْدَ حُلُولِ لعَرَّةَ إِذْ يَعْتَلُّ بِٱلْخَيْفِ أَهْلُهَا تَبَعُّثَ نَكْبَاء ٱلْعَشِيّ حَفُولِ هُ وَبَدَّلَ مِنْهَا بَعْدَ طُولِ إِقَامَة وَمَالَ بِنَا ٱلْوَاشُونَ كُلُّ مَبِيلِ لَقَدُ أَكْثَرَ ٱلْوَاشُونَ فِينَا وَفِيكُمُ وَمَا زِلْتُ مِنْ لَيْلَى لَدُنْ طَرَّ شَارِيي إِلَى ٱلْيَوْمِ كَٱلْمُقصَى بِكُلَّ سَبِيل

#### Zur Feststellung des Textes:

Aġānī (a) 4, 58, 4 ff.: V. 1, 24, 3, 22, 23 (= Delectus 22, 15, dort irrtümlich al-Aḥwaṣ zugeschrieben);

Amālī f. 21 v (Am 2, 65): das Gedicht; Jāķūt 3, 669, 15 (C: 6, 170, 15): V. 7—9, 14. Esc. Mscr. 360, f. 36 r: V. 1, 24, 3. 'Ainī (a) 2, 249: V. 1, 3, 5, 14, 15, 47. 'Ainī (b) 3, 403: V. 37; 1—6; 14—16, 19—27, 37, 42, 43, 46, 47.

2. ʿAinī b: ليذهب, Abū ʿAmr aš-Šaibānī las nach Am° لْتَعْلَبَ صَبْرَهُ

3: Kāmil 488, 1, Aģ 4, 57, 24; 58, 2. 16. 25; 7, 79, 28; 80, 6; 8, 195, 20. 30; Tibrīzī Ḥam. 629, 1 (B. 4, 5, 9); Šaw. Muġnī 24, 24; LA 4, 171, 8. Kaškūl 163, 35 (hier dem Ğemīl zugeschrieben). — Esc. Amc. كَنْمُنْلُ Nöld تَمْثُلُ Kām Ame Tibr

تَعُلَّ 4. Ame

5. انعم — لو Ainī (هل أَAmc خيل 'Ainī (هل أَحَلَيْل — له 'Ainī بخيل أَمانَا أَنْ

6. ليلا Ainī b ليلا

7 A: Ḥiz 3, 580, 4 v. u. — Jāķ Jāķ

8. Esc v Amc Jāķ تراها

9. Jāķ غالخبت

ر. Esc Text تباری

14: Tibrīzī Ḥam 214, 28 (B. 1, 226, 12); LA 13, 301, 16. — إبليلي Esc v LA Jāķ Tibr إبرسيل Esc v Am c لرسول [A Jāķ Tibr 'Ainī برسول]

15. [منى Am ʿAinī عنى Amc كنية منى المناقبة عنى المناقبة المناقب

 (so nach Ibn as-Sikkīt) und ليجبول, auch Amc (2, 69, 6) setzt letzteres voraus. — B in TA: أجاءوا بنصح ام اتوا بحبول

فاننى Amc [باننى 18.

فان Ainī [وان 19.

21. Ag 1, 63, 13 (Kos 99, 1. Z.);
Ag 4, 165, 17; Tibr. Ḥam
583, 3 (Bul. 3, 156, 16) —
عن خليلي Tibr عن خليلي
'Ainī ارضي — من خليلي Am
Tibr راض

يدوم وصالع 23. Ag

عنك ليلي Am 'Ainī عنك ليلي

27. 'Ainī نفعت — Amc عُجت 30 A: 'Umar [370] — Esc. Text

34 und 35: LA 8, 214, 4; 10, 231, 19.

وَ Ame فَعَلَت - Ame فَعَلَت اللهِ 34: TA 4, 330, 4

35: Bekrī 583, 9; TA 5, 523, 27.

— LA TA \*\*\*

— LA TA \*\*\*

- LA TA نسع

37. بنتم Esc. v und Am v بَيْنَة als Ortsname, La des Abū Bekr d. i. Ibn Duraid

فابجلنه 39. Am

41. راء Esc. v Am v راء — برحیل Am e برحیل

42: Esc. leg 1932 f. 67 r — A; TA 10, 451, 33 (anonym) — إمن Esc. v (nach Ibn Hišām) TA اشهى — لها Am e الشهى — 'Ainī

- 43. La Esc. Am فوليت (nach Abū 47. 'Ainī 1, 249 وطر شاربي Bekr) Esc. Text اقاتلني 'Ainī عرفتها 'Ainī الكالهائم المقصى بكل مراه لكالهائم المقصى بكل مراه
  - (1.) Grüßt Lailā, fest bestimmt ist jetzt für mich der Aufbruch, nachdem verlauten ließen die Gefährten, daß es morgen heim geht.
  - (2.) Nur darum hat ja Lailā sich vor mir gezeigt, mir den Verstand zu rauben, und als ich mir die Sache aus dem Sinn geschlagen hatte, da weckte Umm aş-Şalt von neuem meine Sehnsucht.
  - (3.) Aus dem Gedächtnis bannen möchte ich die Erinnerung an sie, jedoch mir ists, als ob auf jedem Pfade Lailā vor mir stünde.
  - (4.) Sobald von Lailā nur die Rede ist, so kommen Tränen über mich, die ein ums andre Mal die Augen feuchten.
  - (5). Wie mancher Freund hat mich gefragt: "Hast du sie denn einmal gebeten?" Da sagte ich: "Ja, doch Lailā ist die kargste Freundin,
- (6.) die mit Gewährung am weitesten zurückhält, mit Haß am schnellsten ist, und, bittet man um eine Gabe, ist sie die schlimmste, die man bitten könnte.
- (7.) Beim Herren der Kamele, die mit lang gespanntem Zügel durch die Steppe gegen Minā galoppieren,
- (8.) Man sieht, wie sie in Einzelgruppen ziehn im Abstand voneinander und jeder Abend streckt sieh ihnen unter Wallfahrtsrufen in die Länge;
- (9.) sie bringen, sich im Wettstreit messend, Pilger von Nahla's Talgrund, vom 'Azwar und der weiten Ebene am Ṭafīl,
- (10.) und jeder trägt das Pilgerkleid und ist voll Demut, hat Gott sich zugewandt und ruft ihn an auf jedem Wege.
- (11.) Die Tiere sind der Mühen zum Teil gewohnt und zeigen bis zum Abend guten Willen, doch andere sind so abgemagert, daß man fürchtet, sie versagen,
- (12.) teils heben sie den Schweif, weil sie ein Junges in sich bergen, teils sind es gelte Tiere, die sich stürmend in die Zügel legen und im Lauf einander überholen wollen. —

- (13.) (Bei Allāh) schwöre ich als ein Mann, der einen harten Eid sich auferlegt, damit als Lüge er erweise ein Gerede, das sich an anderes Gerede ständig knüpft:
- (14.) Gelogen haben jene Zwischenträger, ich habe Lailā nie vor ihnen bloßgestellt und habe nie mit einer Botschaft sie gesendet.
- (15.) Wenn also jetzt die Zwischenträger von mir Lügen bringen, die sie sich selber ausgesonnen haben, und wissen keinen sichern Bürgen dafür anzuführen,
- (16.) so sei nicht vorschneil, Lailä, ehe du es recht verstanden hast, ob sie mit treuem Rat dir nahen oder trügerischem Anschlag.
- (17.) Doch bist du wohlgelaunt zum Spenden, so gib reichlich die beste Gabe, Lailā, ist die reich bemessene —
- (18.) und willst du nicht, so sei doch freundlich gegen mich, ich habe gern zu tun mit liebenswürdigen Charakteren.
- (19.) Schenkst du mir danach eines Tages deine Liebe, so zahlst du eine Schuld, die du vor langen Zeiten aufgenommen bei einem, der gern gibt.
- (20.) Doch wenn du, Lailā, gegen mich nur weiter geizest, dann kettet mich mein Herz an einen schlimmen Geizhals.
- (21.) Mit karger Gabe von der Freundin bin ich nicht zufrieden, so wenig mir Befriedigung daraus erwächst, an dem Geschenk für sie zu sparen;
- (22.) und meine Freundin darf nicht wetterwendisch sein und nicht, sobald ich fern bin, einem neuen Freund zu lieb mich opfern.
- (23.) Nein, meine Freundin muß den Bund für immer schließen und das Geheimnis mit mir wahren auch gegen jeden, der ihr nahe steht.
- (24.) Von Lailā eine Gabe, die ich rechnen könnte, habe ich noch nie gesehn. Wie manches Mal habe ich mit Bitten sie verfolgt, sie, die nichts gibt.
- (25.) Jetzt schelten mich um Lailā's willen manche Männer, doch ist ja mein Verstand von ihr geraubt und jenen hat sie ihn gelassen.
- (26.) Sie sagen: "Laß doch Lailā fahren, verzehr dich nicht in Glut um eine Frau, die die Beziehungen doch abbricht; sie hat ja ihren Gatten".

- (27.) Doch fand mein Herz an ihrem Rate keine Labe und ihre Reden wollten mir auch nicht im mindesten gefallen.
- (28.) Ich denke auch an 'Azza's antilopengleiche Spielgefährtinnen, die zarter Teint und freundlich Wesen schmückt.
- (29.) So oft sie mir begegneten, war es mir, als hätte kühler Ausbruchwein mir den Verstand benommen.
- (30.) [Heut] blieben sie so lange in ihrem Zelte, daß ich dachte, sie gehen gewiß nicht aus, und die Erwartung meiner Wünsche war, daß sie in der Siesta bei mir weilen würden!
- (31.) Dann zeigten sie mir finstere Mienen wegen ihres Aufbruchs und all mein Wähnen und mein Denken ward betrogen.
- (32.) Mit vieler Müh beendeten sie ihre Pflichten an der Wohnstatt und zogen erst nach langer Zeit von dannen.
- (33.) Als mein Gefährte endlich ihren Aufbruch wahrnahm und ihn als völlig sicher ansah, rief er ein einzig Mal: "O Ḥabtar, Sohn Salūl's".
- (34.) Da sprach ich, ohne die Enttäuschung offen auszusprechen

   von jedem Tadler glaube ich mich ja schlecht beraten —:

  O wäre ich doch
- (35.) den Weg der Frauen am Abend zu den Bergvorsprüngen des Nis an einem Abend auch gegangen, oder hätten sie doch meinen Weg genommen!
- (36.) Dann hätte ich meinem Herz zu seinem Wunsch verhelfen können, ehe ich die Trennung und so mancherlei Geschäfte als Hindernisse zwischen uns sich türmen sah.
- (37.) In Reue dachte ich des Glückes, das mir entging am Tage, da ihr in die Ferne zogt O Trauer, daß sie meine Klage nicht mehr hören!
- (38.) Die Tränen meines Auges strömten, als kämen sie aus einem Wasserschlauch geflossen, der gerade an jenem Tage eine volle große Wasserlast gefaßt hat und dem die Henkelsicherungen reißen.
- (39.) Wohl drängen ungeschickte Frauen sich in die Nähe, doch jede will der andren das Zusammenheften überlassen; so lassen sie zum klaffenden Spalt die Öffnung werden, da der Riemen (an der Naht) nicht stark ist.

- (40.) O 'Azza bleibe! Sobald du fortgehst, verliert das Tiefland für mich jeden Reiz.
- (41.) Ach, für mein Auge war es schon genug der Trauer, als 'Azza's Karawane, die den Aufbruch ahnen ließ, sich seinen Blicken darbot.
- (42.) Die andern sagten: "Sie ist fort, so wähle zwischen Fassung oder Weinen! Da sprach ich: "Weinen stillt den heißen Durst der Seele dann doch besser".
- (43.) Voll Trauer wandte ich mich ab und sprach zu meinem Gefährten: "Will Lailā mich denn also töten, obwohl sie keines Menschen Tod an mir zu rächen hat?"
- (44.) Hier weilte 'Azza, als sich ihre Angehörigen noch am Hait aufhielten; nun ist, nachdem der Aufenthalt geendet hat, der Haif verödet und von ihr verlassen
- (45.) und jetzt haust an der Stätte, wo sie lange weilten, ein Seitenwind statt ihrer, der am Abend sich erhebt und Staub aufwirbelt.
- (46.) Viel haben Zwischenträger über uns und euch hinzugelogen und haben uns auf jede Art zum Wanken bringen wollen;
- (47.) jedoch, seit mir der Schnurrbart sproßte, bis auf den heutigen Tag bin ich durch Lailā dauernd wie entrückt, wo ich auch wandle.

#### Bemerkungen zur Übersetzung.

Gegen die ursprüngliche Einheit des Gedichtes sprechen Einzelzüge. Während Lailā als Name der vom Dichter besungenen Frau sehr oft erscheint (V. 1—5, 14, 16, 17, 20, 24—26, 43, 47; also vierzehn mal), wird in einigen Versen 'Azza genannt (V. 28, 40, 41, 44, also vier mal). Die Beziehungen des Dichters zu 'Azza traten in der Überlieferung der Araber so hervor, daß er von gleichnamigen Männern durch die Bezeichnung Kutaijir 'Azza unterschieden wurde. Die Möglichkeit, daß Lailā zeitweise ein Deckname für 'Azza war und vielleicht doch die gleiche Frau bezeich-

net, ist zuzugeben, aber auch in diesem Falle wäre die Entstehung der Verse zur gleichen Zeit ausgeschlossen.

Noch ein dritter Frauenname wird erwähnt, Umm as-Salt (in V. 2). Dies kann ein Ehrenname der Lailā sein, später (in V. 26) wird diese ja als verheiratet bezeichnet; möglich ist jedoch auch, daß es sich um eine (ältere) Freundin der Lailā handelt, die den Verkehr zwischen ihr und dem Dichter vermittelt.

Weiter besteht ein Gegensatz zwischen V. 1, nach dem die Abreise des Dichters die Trennung von der Geliebten veranlaßt, und den Versen 31, 33 und 40, nach denen die Abreise der Geliebten die Hoffnungen des Dichters zerstört.

Diese Anstöße werden beseitigt, wenn man unterscheidet ein Gedicht auf Lailā V. 1—27, zu dem V. 43 und V. 46 und 47 gehört haben können, und ein Gedicht auf 'Azza: V. 28—42; diesem kann V. 44 und 45 vorangegangen sein, doch sind dann sicher Lücken anzunehmen.

Im einzelnen ist zu bemerken:

Zu Vers 2: Die Beobachtung, daß in tiefen seelischen Erregungen der Betroffene zeitweise sich selbst als völlig Fremden empfindet und wie ein Außenstehender beurteilt, ist von den Arabern auch für die Poesie fruchtbar gemacht worden: der Dichter kann nicht nur sich selbst in der zweiten Person anreden, sondern auch in der dritten Person völlig objektivieren. Mußte schon die Festhaltung der ersten Eigentümlichkeit aus Rücksicht auf die Deutlichkeit der Übersetzung zuweilen zugunsten der im Deutschen üblichen Redeweise in der ersten Person unterbleiben, so fehlte für die Wiedergabe der zweiten Ausdrucksweise im Deutschen jede Entsprechung, es ist deshalb dafür stets die erste Person gesetzt worden. Dem arabischen Dichter dient der Wechsel in der Person zur Belebung der Darstellung, ein so schneller Übergang wie hier ist aber auch in der arabischen Dichtung selten, vgl. die allgemeine Bemerkung bei Ibn Hišam, Erklärung der Bānat Su'ād (Cairo 1317), 41, 17.

Zu Vers 7: Der Schwur bei Alläh, als dem Herrn der Kamele, die zur Wallfahrt nach Mekka, Minä und 'Arafa dienen, findet sich häufig in der arabischen Dichtung, so bei folgenden Zeitgenossen des Dichters: Ğemīl (Aġ 7, 81, 21), al Ḥārit ibn Ḥālid (Aġ 3, 113, 21), Ferazdaķ (ed. Boucher S. 189, 14), Aḥṭal (ed. Ṣalḥānī 119, 2).

Zu V. 9: Nahla lag eine Nachtreise von Mekka entfernt auf dem Wege nach Tā'if, der Weg der Pilger von Südarabien nach Mekka führte durch einen Teil des Tales von Nahla. Der Berg 'Azwar ist eine Tagereise von der Hafenstadt Janbu' entfernt gegenüber dem Berge Radwā zu suchen, die zwischen beiden führende Paßverbindung diente zur Abkürzung des Weges zwischen Syrien und Mekka. Vom Berge Tafil wird angegeben, daß er zehn Parasangen von Mekka entfernt, die früher zeitweise als Marktstätte dienende Örtlichkeit Mağanna überragte, die in der Nähe von 'Arafa gesucht wird. Vielleicht deutet der Dichter mit dieser Ortsangabe auf den Weg der vom Neğd und dem Zweistromland kommenden Pilger.

Zu V. 33: Habtar, der Enkel des Salūl ist nach Wüstenfeld, Genealogische Tabellen 11, 24 der Stammvater eines Teilstammes der Huzā'a. Der Dichter gehörte zum Stamme Huzā'a, jedoch nach denselben Tabellen 12, 31, wie durch Aġ 8, 27, 6 im wesentlichen bestätigt wird, zu einem anderen Teilstamme. Darf man die Angaben der Genealogen als sicher ansehen, so bleibt nur die Möglichkeit, anzunehmen, daß der Dichter zeitweise mit Angehörigen der Habtar-Abteilung zusammenlebte. Der Zuruf mit dem Namen des Stammvaters scheint hier als Warnruf an den Dichter gemeint zu sein: "Du, wie die andern, die sich zu diesem Teilstamme rechnen, müßt auf der Hut sein".

Zu V. 35: Nis kann, wenn der Dichter eine Kurzform statt Tabīr Nis geben wollte, einen Berg bei Muzdalifa, das an dem Wege der Wallfahrer von Arafa nach Minā gelegen ist, bezeichnen. Meist sucht man jedoch den Nis in der Nähe des Hafens Janbuund es findet sich auch die Angabe, daß er zu dem Gebiete des Stammes Damra gehörte. Kutaijirs Freundin Azza war nach Ag 8, 36, 26 eine Damritin, vgl. auch Wüstenfelds Tabellen N 19.

Zu V. 38 und 39: Der für unser Empfinden wunderliche, einem Araber aber sehr naheliegende Vergleich eines heftigen Tränenergusses mit dem Wasserverlust eines leckenden Wasserschlauches findet sich auch sonst bei arabischen Dichtern, so bei Duraid ibn aṣ-Ṣimma (Aġ 9, 19, 14), Dur-Rumma (Kitāb aṣ-ṣinā atain 344, 12), bei einem Ungenannten (Ḥamāsa Būl. 3, 174, 3, wozu Rückert auf Amrilkais II, 16, S. 96 verweist) Vgl. ferner Jacob, Beduinenleben S. 56.

Zu V. 44: Ḥaif, eigentlich Bergabhang in einem Tale, begegnet mehrfach als Ortsbezeichnung, am bekanntesten ist der Ḥaif von Mina, etwa auf der Hälfte des Weges von Mekka nach Mina, doch näher an Mekka, gelegen.

Zu V. 45: Der Seitenwind, spanisch: viento de bolina, ein nicht von den vier Hauptpunkten der Windrose kommender Wind, war bei den Arabern wenig beliebt. Oft wird er als besonders heftig bezeichnet, vgl. 'Umar ibn abī rebī'a 54, 2; 55, 2, Ğemil (Ağ 7, 91, 1), ferner Maidānī 1, 2, 10. Als Staub treibend erscheint er auch 'Umar 13,2; vgl. sonst Aḍdād 17, 8. In der Schilderung der unfreundlichen Winterszeit erwähnt ihn Ma'n 10, 8. Tibrīzī bemerkt zu Ḥamāsa Būlāķ 2, 154, 12: "Wenn die Seitenwinde häufig sind und heftig wehen, herrscht allgemein Mißwachs".

## Kașīde des Kais ibn Darīh.

عَفَا سَرِفْ مِنْ أَعْلِهِ فَسُرَاوِعُ فَجَنْبَا أَرِيكٍ فَٱلتِّلَاءُ ٱلدَّوَافِعُ فَبَكَّةُ فَٱلْأَخْسَافُ أَخْسَافُ طَبْيَةٍ بِهَا مِنْ لُبَيْنَى تَخْرَفُ وَمَرَابِعُ لَعَلَّ لَبُيْنَى تَخْرَفُ وَمَرَابِعُ لَعَلَّ لَبُيْنَى أَنْ يُحَمَّ لِقَاءِهَا بِبَعْضِ ٱلْبِلَادِ إِنَّ مَا حُمَّ وَاقِعُ لِعَلَّ لَبُيْنَى أَنْ يُحَمَّ لِقَاءِهَا بِبَعْضِ ٱلْبِلَادِ إِنَّ مَا حُمَّ وَاقِعُ بِجِرْعٍ مِنَ ٱلْوَادِى خَلَاءٍ أَنِيسُهُ عَفَا وَتَخَطَّتُهُ ٱلْعُيُونُ ٱلْخُورُدِعُ وَلَمَا بَدَا بِظَهْرِ ٱلصَّفَا ٱلصَّلْدِ ٱلشَّقُوقُ ٱلشَّواطِعُ وَلَمَا بَدَا فِطَهْرِ ٱلصَّفَا ٱلصَّلْدِ ٱلشَّقُوقُ ٱلشَّواطِعُ تَمَنَّيْتَ أَنْ تَلْقَى لُبَيْمَاكَ وَٱلْمُنَى تُعَاصِيكَ أَحْيَانًا وَحِيمًا تُطَاوِعُ وَمَا مِنْ حَبِيبٍ وَامِقٍ لِحَبِيدِهِ وَلَا ذِى هَوَى إِلَّا لَهُ ٱلدَّهُو فَاحِمُ وَمَا مِنْ حَبِيبٍ وَامِقٍ لِحَبِيدِهِ وَلَا ذِى هَوَى إِلَّا لَهُ ٱلدَّهُو فَاحِمُ وَمَا مِنْ حَبِيبٍ وَامِقٍ لِحَبِيدِهِ وَلَا ذِى هَوَى إِلَّا لَهُ ٱلدَّهُو فَاحِمُ وَطَارَ غُوابُ ٱلْبَيْنِ وَٱنْشَقَّتِ ٱلْعَصَا لِبَيْنِ كَمَا شَقَ ٱلْأَدِيمُ ٱلصَّولَ فَاحِمُ وَطَارَ غُوابُ ٱلْبَيْنِ وَانْشَقَتِ ٱلْعَصَا لِبَيْنِ كَمَا شَقَ ٱلْأَدْدِيمُ ٱلصَّولَ فَعَلَى أَنْتَ وَاقِعُ أَلْكَ أَلْهُ وَالْكَ لَوْ أَنْلَهُ مِنْ لَبْنَى فَهَلْ أَنْتَ وَاقِعُ أَلَاكُ اللّهُ لَا لَهُ الْمُدَامِعُ فَاللّهُ لَوْ أَنْلَعُتَهَا قِيلَكَ ٱسْلَمِى طَوَتْ حَزَدًا وَآرُونَقِ مِنْكُا أَلْمَدَامِعُ الْمَدَامِعُ الْمَالَعِي لَكَ لَوْ أَنْلَاقًا قِيلَكَ ٱسْلَمِى طَوَتْ حَزَدًا وَآرُونَقِ مِنْكُولُ مِنْ لُبُنَى فَهَلْ أَلْمَلَامِهُ الْمُدَامِعُ الْمُولُولُ مَا مُنْ لَا لَاللّهُ الْمُولُولُ مَا الْمَلْمِ اللْمَلْمُ اللّهُ الْمُدَامِعُ الْمَلْمُ اللْمُ الْمُعَلَى الْمُلْمُ الْمُعَلِيلُكَ الْمُلْمِ الْمُعَالَ الْمُعَالَ الْمُعَلِيلِي الْمُولِ الْمُنْ الْمُلْمِ الْمُعَالَ الْمُلِيلِ الللّهُ الْمُلْمِي الْمُلْمِ الْمُعَالَ الْمُلْمِ الْمُعَلِلُ الْمُولِ الْمُلْمِ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمِ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللّهُ الللّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُعَالِ الْمُلْمِيلُولُ الْمُقَالِ الْمُلْمُ الْمُعُلِيلُ الْمُولُ الْمُلْمِ الْمُلْمِ الْمُلْمِلُولُ الْمُلْمِيلُ الْمُلْمُ ال

وَكُنْتَ كَآتِ غَيَّهُ وَهُوَ طَائعُ إِذَا نَزَعَتْهُ مِنْ يَدَيْكَ ٱلنَّوَارِعُ مُشِتُّ وَلَا مَا فَرَّقَ ٱللهُ جَامِعُ وَإِنْ تَلْقَهَا فَٱلْقَلْبُ رَاضِ وَقَالِمُ بِلُبْنَى وَصَدَّتْ عَنْكَ مَا أَنْتَ صَانعُ ١٥ أُمَ آنْتَ آمْرُو أَناسِي ٱلْخَيَاءِ فَجَارِعُ إِذَا مَا ٱسْتَقَلَّتْ بِٱلنِّيَامِ ٱلْمَضَاجِعُ نَحِيعَ ٱلْأَسَى [فِيه] نِكَاشٌ رَوادِغُ لُبَيْنَى وَلَمْ يَجْمَعْ لَنَا ٱلشَّمْلَ جَامِعُ وَإِيَّاىَ هُلَا إِنْ نَأَتْ لِيَ نَافِعُ ٢٠ وَتُبْصِرُ ضَوْءِ ٱلصُّبْحِ وَٱلْغَجْرُ سَاطِعُ ٢٢ أَطَاهُ بِرِجْلِي لَيْسَ يَطْوِيهِ مَانِعُ ٣٣ بِهَا ٱلْحَدَثُ ٱلْغَادِي تَرُعْنِي ٱلرَّوَائِعُ ٢١ وَلَمْ يَطَّلِعْكَ ٱلنَّاسُ فِيمَنْ يُطَالِعُ ٢٠ بِنَا وَبِكُمْ مِنْ عِلْمِ مَا ٱلْبَيْنُ صَانِعُ ٢٥ عَلَى كَبِدِي مِنْهُ كُلُومٌ صَوَادِغ تَخَافَةَ شَحْطِ ٱلدّارِ وَٱلشَّمْلُ جَامِعُ لِتَرْجِعَنِي يَوْمًا عَلَيْك ٱلرَّوَاجِعُ وَيَا حُبَّهَا تَعْ بِٱلَّذِي أَنْتَ وَاقعُ

تُبَكِّي عَلَى لُبْنَى وَأَنْتَ تَرَكْتَهَا فَلَا تَبْكِيَنْ فِي إِثْرِ شَيْءٍ نَدَامَةً فَلَيْسَ لِأَمْرِ حَاوَلَ ٱللَّهُ جَمْعَهُ كَأَنَّكَ لَمْ تَغْنَ إِذَا لَمْ تُلَاقِهَا فَيَا قَلْبِ خَبِّرْنِي إِذَا شَطَّتِ ٱلنَّوَى أَتَصْبِرُ لِلْبَيْنِ ٱلْمُشِتِّ مَعَ ٱلْجُوَى فَمَا أَنَا إِنْ بَانَتْ لَٰبَيْنَى بِهَاجِع وَكَيْفَ يَنَامُ ٱلْمَرْ ِ مُسْتَشْعِرَ ٱلْجَوَى فَلَا خَيْرَ فِي ٱلدُّنْيَا إِذَا لَمْ تُوَّاتِنَا أَلَيْسَتْ لُبَيْنَى تَحْتَ سَقْفٍ يُكِنَّهَا وَيُلْبِسُهَا ٱللَّيْلُ ٱلْبَهِيمُ إِذَا دَجَا تَطَا تَحْتَ رِجْلَيْهَا بِسَاطًا وَبَعْضُهُ وَأَفْرَحُ إِنْ تُمْسِى بِغَيْرِ وَإِنْ يَكُنْ كَأَنَّكَ بِدُعْ لَمْ تَرَ ٱلنَّاسَ قَبْلَهَا فَقَدُ كُنْتُ أَبْكِي وَٱلنَّوَى مُطْمَئِنَّةً وَأَهْجُرُكُمْ هَجْرَ ٱلْبَغِيضِ وَحُبُّكُمْ وَأَعْجَلُ لِلْإِشْفَاقِ حَتَّى يَشُفُّنِي وَأَعْمِدُ لِلْأَرْضِ ٱلَّتِي مِنْ وَرَاءِكُمْ فَيَا قُلْبِ صَنْرًا فَأَعْتِرَافًا لِمَا تَرَى مِنَ ٱلنَّاسِ مَا آخْتِيرَتْ عَلَيْهِ ٱلْمَصَاحِعُ وَلِلْبَيْنِ غَمُّ مَا يَـزَالُ يُنَازِعُ جَوى خُرَق قَدْ ضَيِّنَتْهَا ٱلْأَضَالِعُ بِوَصْلٍ وَلَا صُرْمِ فَيَيْتَسَ طَامِعُ وَتَهْدِنُهُ فِي ٱلنَّائِمِينَ ٱلْمَضَاحِمُ تُقَسَّمُ بَيْنَ ٱلْهَالِكِينَ ٱلْمَصَارِعُ لَمَا حَمَلَتُهُ بَيْنَهُنَّ ٱلْأَضَالِعُ شَقَائِقُ بَرْقِ فِي ٱلسَّحَابِ لَوَامِعُ لِيَ ٱللَّيْلُ هَرَّتْنِي إِلَيْكِ ٱلْمَضَاجِعُ وَيَجْمَعُنِي وَٱلْهَمَّ بِٱللَّيْلِ جَامِعُ كَمَا ثَبَتَتْ فِي ٱلرَّاحَتَيْنِ ٱلْأَصَابِعُ أَلَا كُلُّ أَمْرِ خُمَّ لَا بُدَّ وَاقِعُ نُؤَاذٌ وَمَأْقُ دَمْعُهَا ٱلدَّهُو دَامِعُ فَمَوْعِدُنَا قَرْنٌ مِنَ ٱلشَّمْسِ طَالِعُ شُحُوبٌ وَتَعْرَى مِنْ يَدَيْهِ ٱلْأَشَاجِعُ تُلَاقِي وَلَا كُلَّ ٱلْهَوَى أَنْتَ تَابِعُ نَحَنَّ كَمَا حَنَّ ٱلظُّوَّارُ ٱلسَّوَاجِعُ وَعَاوَدَهُ فِيهَا هُيَامٌ مُوَاجِعُ وَلَوْ شِئَّتَ لَمْ تَجْخَرُ إِلَيْكَ ٱلْأَصَابِعُ

٣٠ لَعَمْرى لَمَنْ أَمْسَى وأَنْتِ تَعِيعُهُ ٣٠ أَلَا تلْكَ لُبْنَى قَدْ تَرَاخَى مَزَارُهَا إِذَا لَمْ يَكُنْ إِلَّا ٱلْجُوَى فَكَفَى بِهِ أَبَائِنَةٌ لُبْنَى وَلَمْ تَقْطَع ٱلْمَدَى يَظَلُّ نَهَارُ ٱلْوَالِهِينَ نَهَارَهُ ه سِوَاى فَلَيْلِي مِنْ نَهَارِي وَإِنَّمَا وَلَوْلَا رَجَاءِ ٱلْقَلْبِ أَنْ تَعْطِفَ ٱلنَّوَى لَهُ وَجَبَاتُ إِثْرَ لُبْنَى كَأَنَّهَا نَهَارِي نَهَارُ ٱلنَّاسِ حَتَّى إِذَا دَجَا أُقَضِّى نَهَارِي بِآلْخُدِيثِ وَبِٱلْمُنَى القَدْ ثَبَتَتْ فِي ٱلْقَلْبِ مِنْكِ مَوَدَّةً أَبِّي ٱللَّهُ أَنْ يَلْقَى ٱلرَّشَادَ مُتَيَّمُّ هُمَا بَرَّحَا بِي مُعْوِلَيْنِ كِلَاهُمَا إِذَا نَحْنُ أَنْفَدْنَا ٱلْبُكَاء عَشِيَّةً وَلَكُنِّ آيَاتُ تَبَيَّنُ بِٱلْفَتَى هُ وَمَا كُلَّ مَا مُنَّتْكَ نَفْسُكَ خَاليًا تَدَاعَتْ لَهُ ٱلْإِخْوَانُ مِنْ كُلِّ وجْهَةٍ وَجَانَبَ قُرْبَ ٱلنَّاسِ يَغْلُو بِهَمِّهِ أَرَاكَ ٱجْتَنَبْتَ ٱلْحَيَّ مِنْ غَيْر بِغْضَةِ

كَأَنَّ مِلَاهُ ٱللَّهِ مَا لَمْ تَكُنْ بِهَا وَلَوْ كَانَ فِيهَا ٱلْخَلْقُ قَفْرُ بَلَاقِعُ أَلَا مِنَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

#### Zur Feststellung des Textes.

Aġānī (a) 8, 130, 18: V. 33—37, 41, 42. — Aġ(b) 8, 132, 25: V. 11, 29, 15, 16, 24, 9, 7, 49, 17 — Aġ(c) 8, 133, 4: V. 39, 38, 40, 51, 50, 25, 26, 28, 27, 45, 30, 31, 13, 12

Amālī° f. 135b: V. 1—20, 22, 23, 21, 24—52 (= Am° 2, 318, 21)

Hamāsa Baṣrīja f. 232b: V. 9, 49, 25, 26, 39, 38, 40, 45, 13, 13a.

V. 1, 2: Jāķūt 3, 64, 11 (C 5, 58, 22)

2: Bekrī 80, 17; LA 10, 410, 6; 451, 23; 12, 170, 17; 19, 149,

بخرف Jāķ صليبة

فلما LA 10, 61, 23´ — LA فلما الصوادع LA [الشوائع —

6. Esc. تعنیث

7. وما — هوى Ag فليس محب دادما لحبيبه ولا ثقة

8: LA 12, 50, 17 — رطار LA ببین Amc LA وناح

9: Ag 8, 132, 18; 22 Maṣāri' 94, 12 — فيا Baṣr فيا Baṣr فيا (vgl. dazu V. 15, Schluß)

11. [غيه — اتبكى Aġb [تبكى Aġb] Aġb حتفه

12. [اذا — لبنى Aġb [شيء .4gb نزعتها Aġb [نزعته — وقد كرعتها Aġb Baṣr وَ لَا الْهُ

طَمِعْتُ بِلَيْلَى [أَنْ] تَرِيعَ :13a وَإِنَّمَا\* تُقَطِّعُ أَعْنَاقَ ٱلرِّجَالِ وَإِنَّمَا\* تُقَطِّعُ أَعْنَاقَ ٱلرِّجَالِ vgl. dazu Ag 1, 180, 3 (dem Mağnun Banı ʿĀmir zugeschrieben)

14. [تغن] Am c تُغْنَدُ (vgl. 'Umar IV, S. 182)

[رصدت — قلبُ Amc [قلبِ 15. Agb ربانت

الحياة Agb [الحياء 16،

17. انا Agb (Text), Am° (La) [انا .75] البينى — ان Agb [ان — انت Ame مراكة المتقلت — سليمي Ame اطمانت

nach Am ergänzt فيع

20. 31] Amc 01

21. Amc العادي

- ويَلْبَسنا c ويُلْبِسُنَا 22. Ame ون Am [وتبصر

عَظًا مُ 23. Amc

24: LA 10, 106, 14 — LA Agb Am LA [الناس B. الناس Agb Am LA فيما Agb [فيمن — الدهر

كة Başr وقد 25. Agc لقد

26: LA 17, 96, 14 — كلوم Age LA شئون

27: LA 1, 484, 14 TA 1, 319, 11 — بالا LA TA إللاشفاق

— LA Ame يَشفَّني — A in Agc

واشفق من هجرانكم وتروعنى — Am° أشحط الدار — مخافة Age لمعب الدار Age وشك البين

لا اريدها Age [من ورائكم .28 [عليك - ليرجعني Amc

Age اليك

29: LA 11, 143, 13 TA 6, 195, 24 — بحبها Aġb الما ترى

30: Ķut Poes. 399, 9; LA 10, 88, 8; TA 3, 195, 4; 5, 429, 13- Ķut لَعَبُرُ ٱلَّذِي يُبْسِي —

ولبني Aġc [وانت

فتلك Age [الا تلك لبنى .31 وتلك نواها B: Age لبينى غربة ما تطاوع

نهاری Aġa, Amº Rand [يظل 34.

— Amc ونهارهٔ Aga, Ame Rand انهارهٔ — B in Aga, Ame Rand وليلى تنبو فيه عنى

وقد كنت 35 A: Aga, Ame Rand قبل اليوم خلوا وانما

36. Aga قلولا Aga [تعطف — فلولا Aga ] wohl entstanden aus [حيلته — (تسعف

السماء Aga السحاب

38 und 39: Ms Berlin Mq 642 f. 42 b ff. dem Mağnūn zugeschrieben; ebenso Kissat Mağnūn Cairo o. J. 4, 5 f.

38. [دجا Aġe, Baṣr, Mq بالليل Aġe إوالهم بالليل 39.

والهم والليل Mq والهم والهم بناية بناية الهم (!)

40. القدر القدر القدر (القدر Age (beidemal) مرسخت (dgl.)
الصدر Ame (القلب سائت الصدر القلب القدر القلب سائت المودة المنكم Ame المنكم المعدد المنكم ا

وعين Aga [وماق دمعها .42 وعين ماقها Am جفنها

44: LA (a) 16, 215, 5, (b) 19, 274, 22 — LA تُبَيِّنُ شُحوبًا — الاشاحم LA والاشاجع فها Age Başr وما

الاحزان Am [الاخوان .46

- وان Agb Am Baṣr ولو .49 Agb [الخلق — حل Baṣr كان Agb فور Esc وفر Ag [قفر Am — الناس وحشا Baṣr وحش

[بينك — جرعى Agc [جزع .50 Agc ذلك

[ولم تقلع — الهم Age [الدهر 51. [الفجائع — فلم تبرح Age الفجائع — الفواجع Age

فليبكى Esc. Amc فليبك

(1.) In Sarif und Surāwi' ist jede Spur verwischt von denen, die dort weilten, und ebenso zu beiden Seiten des Arīk und an den Gießbachhalden,

(2.) sodann in Mekka und bei den Ahsāf zabja, wo im Herbst

und Frühling sich Lubainā aufzuhalten pflegt.

(3.) Vielleicht ist mir ein Wiedersehen mit Lubainā vorbestimmt (von Gott) in einer Gegend — was vorbestimmt ist, muß sich ja erfüllen

(4.) an eines Tales Biegung, das verlassen von Bewohnern von ihrer Niederlassung keine Spur mehr zeigt, wohin der Späher ruhelose Augen nicht gelangen.

(5.) Als ihr Entschluß von dir zu gehen so deutlich ward, wie an der harten Felsen Fläche offene Risse sichtbar werden,

(6.) da wünschtest du, du könntest deine Lubnā wieder sehen, doch vielmals sind die Wünsche widerspenstig und nur zu Zeiten zeigen sie Gehorsam

(7.) und keiner, der sein Lieb voll Zärtlichkeit verehrt, und keiner, den die Leidenschaft verzehrt, ist sicher vor des Schicksals Schlägen.

- (8.) Es flog der Rabe auf die Trennung vorverkündend und die Gemeinschaft brach in Stücke, ward zur Trennung, als wäre sie Leder, das die kundigen Frauen zerschneiden.
- (9.) Ach Trennungsrabe, durch den Aufflug hast du mir verraten, was ich schon lange fürchtete von Lubnā. Willst du dich gar nicht wieder niederlassen?
- (10.) "Und wenn du nun an sie »Sei mir gegrüßt« bestellen ließest, dann fühlt sie doch nur tief im Herzen Trauer und ihre Augen strömen Tränen.
- (11.) Du weinest über Lubnā (jetzt) und doch bist du es, der sie aufgegeben hat; es war, als stürztest du mit vollem Willen in den Irrtum.
- (12.) So weine nicht in Reue Dingen nach, wenn Schickungen sie deiner Hand entrissen haben.
- (13.) Was Allah zur Vereinigung führen will, das kann doch niemand trennen und was er auseinanderreißt, verbindet keiner.
- (14.) Du scheinest unbefriedigt, sobald du sie nicht triffst, doch wenn sie dir begegnet, ist dein Herz zufrieden und genügsam.
- (15.) Nun sag mir, Herz, wenn weite Ferne dir Lubnā raubt und sie sich von dir wendet, was tust du dann?
- (16.) Willst du in Fassung trotz der inneren Glut den Aufbruch, der euch voneinander reißt, ertragen? Bist doch vielleicht ein Mann, der seine äußere Ehrbarkeit vergißt und sich vom Schmerze überwältigen läßt?
- (17.) Sobald Lubainā scheidet, kann ich nimmer Ruhe finden, wann Schlummernde das Lager trägt.
- (18) Wie soll ein Mann denn schlafen, wenn die Glut gleich einem Unterkleide ihn umgibt, wenn Trauer ihm zum Lager folgt und Krankheit lähmend ihn von neuem quält?
- (19.) Kein Glück gibts auf der Welt für mich, wann nicht Lubainā mit uns im Einvernehmen steht und keine Einigung uns wieder zueinander bringt.
- (20.) Doch, ist Lubainā nicht (auch) unterm (Himmels-)Dache, das sie und mich bedeckt? Das half mir, als sie in die Ferneging.

- (22.) Einfarbig kleidet sie (wie mich) die Nacht, sobald es dunkelt, und sie erblickt (gleich mir) den Glanz des Morgenrotes, sobald das Tagesgrauen sich hebt.
- (23.) Vom großen (Erden-)Teppich, der unter ihren Füßen ruht, darf auch mein Fuß ein Stück betreten und niemand kann mirs wehren, ihn zusammenfalten.
- (21.) Frohlocken möchte ich, wenn sie sich am Abend glücklich fühlt, und wenn am Morgen Unglück ihr begegnet, faßt mich Schrecken.
- (24.) Mir ists, als wäre ich ein Wunder, das niemals Menschen sah vor ihr, und das auch andere Menschen unter denen, die sie mustern, niemals kennen lernten.
- (25.) Denn schon zu jener Zeit, als wir an einem Ort noch ruhig miteinander zelteten, mußte ich weinen in Ahnung dessen, was die Trennung wirkt.
- (26.) Ich mied euch wie ein Hassenswerter, obwohl mein Inneres tiefe Wunden furchten von Liebe zu euch.
- (27.) Ich hatte es immer eilig mit den Sorgen, bis es mich verzehrte; mich peinigte die Furcht vor Trennung unserer Wohnstatt schon zu jener Zeit, als uns Vereinigung verband.
- (28.) Dann dachte ich in das Land, das jenseits eurem liegt, zu reisen, auf daß mich einst das Schicksal auf dem Rückweg wieder zu dir führe.
- (29.) Halt aus, mein Herz, ergib dich in das gegenwärtige Unglück! Mag irgendwen die Liebe zu ihr treffen!
- (30.) Jedoch, so wahr ich lebe, wer sie als Gattin heimführt, kein Lager kann sich mit dem seinen messen.
- (31.) Ach Lubnā dort, weit ist der Weg zu ihr geworden und unablässig quälet mich der Kummer über ihren Abschied.
- (32.) Wärs nur die innere Glut, so wär das schon genug, die Glut von Bränden, die mir in der Brust entzündet wurden.
- (33.) Will Lubnā fortgehn, ohne daß sie es zu einem Ziel mit mir hinausgeführt, seis zur Vereinigung, seis zum Bruche dann könnte doch der Liebesdurstige wenigstens entsagen —?
- (34.) Verstört ist einem Liebenden zuweilen wohl der Tag, doch wenn die andern schlummern, bringt auch ihm das Lager Ruh,

- (35.) Nur mir nicht, mir ist jede Nacht ein Stück vom Tage nur denen, die dem Untergang geweiht, wird solches Unheil zugemessen.
- (36.) Und hätte nicht mein Herz die Hoffnung, daß sie einst ihr Reiseziel von neuem zu mir wendet, es wäre längst schon meinem Leib entflohen.
- (37.) Nach Lubnäs Weggang zuckt es in dem Herzen, wie in den Wolken Blitzesstrahlen unter Leuchten zucken.
- (38.) Mein Tag gleicht dem der andern Menschen; bricht dann die Nacht für mich herein, so schüttelt michs auf meinem Lager, zieht mich zu dir.
- (39.) Den Tag vollende ich mit Selbstgesprächen und mit Wünschen; ists Nacht, so fühle ich an die Sorge mich gekettet.
- (40.) So fest wie meine Finger an der Hand, sitzt mir die Liebe zu dir im Herzen.
- (41.) Gott hat es nicht gewollt, daß ich aus meinen Liebesfesseln zurück zum rechten Weg mich fände; nun, unaufhaltsam kommt ja jede Schickung zum Vollzuge.
- (42.) Sie haben beide schlimm mir mitgespielt mit ihrem Weh, das Herz wie auch das Auge, dessen Tränen dauernd fließen.
- (43.) Hab ich an einem Abend mich völlig ausgeweint, so stellen sich aufs neue sicher meine Tränen ein, wenn nur der Rand der Sonnenscheibe sich am Horizonte hebt.
- (44.) Auch läßt die Liebe deutlich werden ihre Zeichen an des Jünglings Körper, bleich wird die Farbe und an den Händen liegen bloß die Adern.
- (45.) »Erfüllung kannst du nicht für alle Wünsche finden, die je das Herz dir vorgegaukelt in der Einsamkeit, auch kannst du nicht der Liebe bis zum letzten folgen.«
- (46.) Wohl sammeln mein Freunde sich von allen Seiten, mir zu helfen, jedoch ich stöhne gleich Kamelen, die für ein fremdes Füllen sorgen sollen und in langgedehnten Tönen (um ihr eigenes) klagen.
- (47.) Der Menschen Nähe meide ich, um mit meinem Gram allein zu sein und stets aufs neue packt mich glühendes Verlangen nach ihr.

(48.) » Warum nur meidest du die Stammgenossen, liegt doch kein Grund zum Hasse vor? Wenn du nur wolltest, würde niemand mit dem Finger auf dich weisen.«

(49.) Mir ist, als wäre auf Gottes Erde jedes Land, solange sie nicht darin weilt, verlassen und verödet, und lebten noch so

viele Menschen dort.

(50.) Ich weine nur um das, was sicher eintritt; jedoch, kann (mir) Verzweiflung über deinen baldigen Aufbruch irgend helfen?

- (51.) Mich hat das Schicksal angefallen von allen Seiten und dauernd, ohne je zu weichen, verfolgt das Unglück mich mit seinen Schlägen.
- (52.) Will jemand morgen über unser Auseinandergehen sich betrüben, so soll er jetzt schon weinen über das, was sicher eintritt.

#### Bemerkungen zur Übersetzung.

Die Kasīde, die von al-Kālī als das längste Gedicht des Kais bezeichnet wird, ist wahrscheinlich aus einzelnen kleineren Gedichten zusammengefügt. Dafür spricht äußerlich die häufige Wiederkehr der gleichen Reime, die zunächst ja einer gewissen Unbehilflichkeit des Dichters entspringen kann-1), aber in so großer Ausdehnung doch kaum eine andere Erklärung zuläßt. Es erscheint der Reim wāki'u fünfmal2) (V. 3, 9, 29, 41, 52), ğāmi'u und al-madāği'u je viermal (V. 13, 19, 27, 39; 17, 30, 34, 38) und sāniu, al-adāliu, al-asābiu und nāfiu je zweimal (V. 15, 25; 32, 36; 40, 48; 20, 50). Innerlich weist nach der gleichen Richtung der rasche Wechsel der Voraussetzungen: bald ist die Trennung noch nicht vollzogen (V. 14, 15, 17, 33, 50), bald liegt sie in der Vergangenheit (V. 8, 37); während nach den meisten Stellen das Auseinanderkommen eine Folge der gewöhnlichen Wanderungen arabischer Stämme zu sein scheint, weist V. 11 auf eigenes Verschulden des Dichters.

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 20 zu V. 1 B.

<sup>2)</sup> Außerdem noch einmal in einem Binnenreim: V. 50 A. Darüber, daß dies nicht unbedingt einen Gedichtanfang bezeugt, vgl. 'Umar ibn abī rebī'a IV, S. 189 f.

Zu V. 1 und 2. Sarif liegt sechs arabische Meilen (etwa 12½ km) oder "eine halbe Tagereise" von Mekka am Wege nach Medina. Heute heißt der Ort Sittanā Maimūna, nach einer Frau Muhammeds, die nach alter Überlieferung hier ihre Hochzeit mit dem Propheten beging und auch nach ihrem Tode hier bestattet wurde; vgl. Ṭabarī 3, 4, 2453, 12; Ibn Hišām 790, 17; Bekrī 772, 23; Jāķūt C 5, 71, 4 und Snouck Hurgronje, Mekka 2, 52½. Aḥsāf zabja lag nach Bekrī im Gebiete von Mekka, doch außerhalb des heiligen Bezirkes (80, 15). Über die Lage von Surāwi' findet sich keine Angabe und die Nachrichten über Arīk weisen auf eine von Mekka ziemlich entfernte Örtlichkeit, mag man es im Gebiete der Banū Ġanī ibn Ja'şur (westlich von Þarīja) oder im Gebiete der Dubjān (zwischen Medīna und Taimā') oder in der Nähe von an-Nuķra (an der Straße von Mekka oder Medīna nach dem Zweistromlande) suchen.

V. 4. Die Talbiegung, häufig bei der Einmündung eines Seitentales in ein Haupttal gelegen, erscheint in arabischen Gedichten sehr oft als Ort einer vorübergehenden Niederlassung. Neben der räumlichen Weite des Talkessels an solchen Stellen scheint auch die leichtere Wasserversorgung die Niederlassung begünstigt zu haben. Der Grundwasserstrom wurde hier wohl aufgehalten, durch Zusammentreffen mit einem zweiten häufig verstärkt. Dafür spricht, daß dort oft Bäume und Pflanzenwuchs erwähnt werden. Für Liebesleute hatten diese Orte, wie es scheint, große Anziehungskraft; mancher Dichter erzählt, daß er dort sein Herz verloren habe. Als Ort eines Stelldicheins erscheint die Talbiegung auch bei 'Umar ibn abī rebī'a 308, 1.

Zu V. 8. Frauenarbeit ist das Gerben nach 'Amr ibn al-'Āṣ. (Ibn Hišām zur Bānat 37, 21), es ist darum naheliegend, daß den Frauen hier auch das Zuschneiden des Leders zugeschrieben wird. Nach Burckhardt, Beduinen und Wahaby, S. 196, gerben bei den Beduinen in neuerer Zeit die Männer die Häute, die Herstellung

¹) Mukaddasī 102,12 bietet der Text, das Grab der Maimūna läge am Wege nach Čudda (heute Djidda), doch dürfte mit der Handschrift von Konstantinopel und Hinzufügung des Artikels zu lesen sein al-ǧāddati: "am Wege der (oder: zur) Staatsstraße". Abbildungen der Örtlichkeit und der Festteilnehmer bietet Snouck Hurgronje, Bilder aus Mekka, Tafel 7—9.

der Wasserschläuche ist jedoch den Frauen verblieben (zu letzteren vgl. oben V. 39 der Kasīde des Kutaijir).

Zu V. 9. Die Erscheinung des Raben ist auch für die Arabei die viel auf Augurien achten, ein unerfreuliches Vorzeichen; dazu kommt, daß ihr zu Wortverknüpfungen geneigter Sinn leicht einer Zusammenhang zwischen dem Namen des Raben, *jurāb*, und den Worte *jarab* "fortziehen", vielleicht auch *jarb* "Tränen" sucher konnte.

Zu V. 46 und 47 vgl. oben S. 15. Das sehnsüchtige Stöhner von Menschen mit dem der Kamele vergleicht noch Ibn Hāni' 10,12

Aus der Tatsache, daß diese beiden großen Kaṣīden der Kuṭaijir und Kais ibn Darīḥ noch im sechzehnten Jahrhunder u. Z.¹) im Westen überliefert wurden und Anlaß zur Abfassung einer umfangreichen Erläuterung gaben, möchte man gern schließen daß doch vielleicht Sammlungen der Gedichte dieser Männer im Westen sich erhalten haben. Diese Hoffnung ist jedoch kaum berechtigt. Wahrscheinlicher ist es, daß der Verfasser der Erklärung den Text den Vorlesungsheften des um die Pflege der altarabischen Literatur in Andalusien hochverdienten Philologen al-Kālī entnommen hat, und in der Tat erscheint in der Liste der Abkürzungen zur Bezeichnung der zur Erklärung herangezogenen Quellenschriftsteller (Handschrift 409, Fol. 1a): Abū ʿAlī al-Baġdādī d. i. eben al-Kālī.

### Lieder des Jezid ibn Mu'āwija.

Als die ersten fünf Gedichte des Diwans von 'Umar ibn abī rebī'a veröffentlicht wurden, sprach ein um das arabische Altertum wie um die alttestamentliche Forschung hochverdienter Gelehrter die Hoffnung aus, es möchte auch von Welīd ibn Jezīd ein Diwan erhalten sein. Diese Erwartung konnte die Escorialbibliothek nicht erfüllen<sup>2</sup>), indessen bot sie eine kleine, jedoch sehr

<sup>1)</sup> Vgl. den Schluß der Handschrift Esc 132.

<sup>2)</sup> Nur in Mscr. 280 (f. 4b) fand sich der im Kitäb al-aganī mitgeteilte Brief Welīds an Hišām und zwei Fragmente (= Ag. VI, 106, 31 ff.; 111, 1; 7 ff.).

eigenartige und abwechslungsreiche Sammlung von Gedichten, die einem älteren Angehörigen des Hauses Umaija, dem Jezīd ibn Muʿāwija, zugeschrieben wurden. Die Herrschertätigkeit des Kalifen Jezīd I. gehört der Weltgeschichte an und ist eingehend in den geschichtlichen Werken behandelt worden, dazu können nur wenige Ergänzungen gegeben werden; hier soll von dem Menschen und Dichter die Rede sein.

Jezīd war etwa gleichaltrig mit 'Umar ibn abī rebī'a; nach einer Angabe soll er ein Jahr trüher, nach anderer zwei Jahre später als dieser geboren sein¹). Sein Vater, Muʿāwija, war damals Statthalter von Syrien²). Die Mutter, Maisūn, Tochter des Baḥdal, stammte aus einer vornehmen südarabischen Beduinenfamilie³). Ihr verdankte Jezīd wohl "die Frohnatur, die Lust zum Fabulieren". Den Namen Jezīd erhielt er wahrscheinlich zu Ehren seines väterlichen Oheims, Jezīd ibn abī Sufjān. Die von Dozys Quellen gebotene Überlieferung, daß Maisūn mit dem Knaben längere Zeit in der Steppe bei ihren Verwandten lebte⁴), ist außerordentlich wahrscheinlich. Das Klima von Damaskus wurde als gefährlich für Frauen — und um so mehr wohl für Kinder — angesehen⁵). Der Vater war wiederholt durch Kriegszüge längere Zeit von Damaskus ferngehalten⁶) und von der Mutter ist ein ergreifendes Lied von eigenartigem Reize erhalten, mit dem sie im Palaste von

Tab. 1, 5, 2671, 15: Jahr 22 d. H. (beg. 30. Nov. 642); Tab. 1, 5, 2810,
 Jahr 25 d. H. (beg. 28. Okt. 645).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Seit dem Jahre 17 d. H. (beg. 23. Jan. 638) nach Tab. 1, 5, 2526, 4; Statthalter der Jordanprovinz mit der Hauptstadt Tiberias; nach Tab. 1, 5, 2866, 8: Statthalter auch über Damaskus seit dem Tode seines Bruders, der nach Kut. Ma'ār. 117, 29 im J. 18 d. H. (beg. 12. Jan. 639) erfolgte. Weiter ist zu vergleichen J. Wellhausen, Die Kämpfe der Araber mit den Romäern in der Zeit der Umaijiden (Nachrichten der K. Ges. d. Wiss. z. Göttingen phil, hist. Kl. 1901, Heft 4) S. 4.

s) Ibn Wādih 2, 286, 17; Țab. 2, 1, 204, 4; Kut. Ma'ār. 119, 22; vgl. Wüstenfeld, Geneal. Tab. 2, 35.

<sup>4)</sup> Dozy, Geschichte der Mauren, S. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vgl. Ham. B. 4, 176, 13 den Vers eines ungenannten Gemütsmenschen, der seine Frau nach Damaskus bringt, um sie möglichst bald durch Tod zu verlieren, und Ahtal (121, 6), der von einem Mädchen rühmt, daß ihr das Fieber und die Brustfellentzündung von Damaskus nicht die Farben gebleicht haben,

<sup>6)</sup> Feldzug gegen Cypern im Jahre 28 d. H. (beg. 25. Sept. 648); Feldzige gegen 'Alī 36-42 d. H. (656-63).

Damaskus die tiefe Sehnsucht nach dem seit der Kindheit ihr vertrauten Zeltleben in der Wüste sich von der Seele singen wollte<sup>1</sup>).

Seit dem Jahre 41 d. H. (beg. 7. Mai 661) wurde der Vater als Kalif allgemein anerkannt; ein Recht auf Thronfolge war damit für Jezīd noch nicht begründet. Wenn jedoch Muʿāwija das Kalifat seinen Nachkommen sichern wollte, konnte er nur an Jezīd denken; sein anderer Sohn, 'Abdallāh, war geistig zurückgeblieben²). Im Jahre 49 d. H. (beg. 9. Febr. 669) übertrug Muʿāwija dem Jezīd den Oberbefehl über die Truppen, die durch Kleinasien bis nach Chalcedon am Bosporus vorgedrungen waren. Jezīd ging hinüber auf das europäische Ufer und belagerte Konstantinopel³). Bleibende Erfolge waren nicht zu erringen, Jezīd kehrte noch im gleichen Jahre mit einem großen Teil des Heeres zurück, doch wurde die Belagerung sieben Jahre fortgesetzt.

Im Jahre 51 d. H. (671) leitete Jezīd im Auftrage seines Vaters die Feierlichkeiten der großen Wallfahrt an den heiligen Stätten des Islams<sup>4</sup>).

Auch durch Anknüpfung verwandtschaftlicher Beziehungen suchte Muʿāwija die Stellung seines Sohnes zu festigen. Im Auftrage des Kalifen übermittelte der Statthalter von Medina an ʿAbdallāh ibn Ğaʿfar eine Werbung um dessen Tochter für Jezīd. Das Mädchen war mütterlicherseits eine Enkelin ʿAlīʾs. Der Statthalter hatte die Weisung, die Angelegenheit der Morgengabe in großzügiger Weise zu regeln; der Vater schien einverstanden zu sein, er wollte nur der Einwilligung des Husain, des Bruders der Mutter, sich versichern. Husain jedoch benutzte seinen Einfluß, das Mädchen für die Heirat mit einem armen Vetter zu bestimmen, und als die Verlobungsfeier für die Heirat mit Jezīd stattfinden sollte und der Statthalter die Bedeutung der Verbindung hervor-

¹) Vgl. Ḥarīrī, Durra ed. Coust. 24, 12 (Delectus carm. arab. ed. Nöldeke 25, 1 f.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tab. 2, 1, 204, 9; Ibn al-Atīr (1301) 4, 4, 31; 62, 24 (letzteres wohl nach späterer Ausschmückung).

<sup>3)</sup> Tab. 2, 1, 86, 9; Ibn Wādih 2, 272, 7 (nach 285, 17 angeblich erst im Jahre 56 d. H.); eine arabische Flotte war beteiligt unter Führung des Ijād ibn al-Ḥārit nach Wād. 2, 285, 19. Im übrigen vgl. Wellhausen a. a. O. S. 9 f.

<sup>4)</sup> Tab. 2, 1, 156, 16 (nach anderer Überlieferung schon im vorhergehenden Jahr, vgl. Tab. 2, 1, 94, 12).

gehoben hatte, überraschte Husain den Ahnungslosen durch die Verheiratung des Mädchens mit jenem Vetter<sup>1</sup>).

Der erste öffentliche Vorstoß, Jezīd die Thronfolge zu sichern, scheint vor das Jahr 53 d. H. (beg. 27. Dez. 672) zu fallen. Wahrscheinlich erfolgte er im Einverständnis mit Muʿāwija und Jezīd durch den Dichter Miskīn, der in einem in öffentlicher Audienz in Anwesenheit der einflußreichsten Mitglieder des Hauses Umaija vorgetragenen Gedichte die Forderung aufstellte, daß die Nachfolge im Kalifat nur Jezīd zukomme. Muʿāwija antwortete darauf ausweichend, aber von seiten der anwesenden Umaijaden wurden nur zustimmende Äußerungen laut²).

Aus der Zeit, da Jezīd noch frei von Verantwortung neben seinem Vater lebte, werden mancherlei freundliche Züge von ihm berichtet<sup>3</sup>). Es scheint ihm eine Lebensfreude gewesen zu sein, Bedrängten zu helfen. Meist suchte er durch unmittelbare Einwirkung auf die Beteiligten die Schwierigkeiten auszugleichen. So wird berichtet, daß der Dichter Fadāla ibn Šarīk seine Hilfe anrief. Ein Sohn des Kalifen 'Umar I. hatte gegen den Dichter die einfachsten Pflichten der Gastfreundschaft vernachlässigt, der Dichter hatte sich, wie das früher üblich war, durch Schmähverse gerächt; darauf hatte der Beleidigte, dem neueren Brauche folgend, beim Statthalter von Medīna Klage erhoben. Jezīd verhandelte unmittelbar mit dem Beleidigten. Er übernahm es, dafür zu sorgen, daß keine weiteren Schmähungen erfolgten, und setzte durch, daß

¹) Mubarrad, Kāmil 557, 6 ff.; zu 'Abdallāh ibn Ğa'far vgl. Wüstenfeld, Geneal. Tab. Y 23. (Die Angabe 'Ikd 2, 216, 10, daß Jezīd auch eine Tochter des sehr einflußreichen 'Abdallāh ibn 'Abbās geheiratet habe, beruht auf einem Irrtum; nach Ṭab. 2, 1, 429, 9; Jāk. C 4, 173, 3 war es eine Tochter des 'Abdallāh ibn 'Amir.)

³) Vgl. Ag. 18, 71, 17. Im Jahre 53 d. H. (beg. 27. Dez. 672) starb Zijād, der angebliche Halbbruder des Kalifen, vgl Țab. 2, 1, 158, 6. Für einen Zeitpunkt vorher entscheidet nicht etwa die Erzählung, daß Zijād dem Muʿāwija geraten haben soll, mit der Ernennung des Jezīd zum Thronfolger zu zögern (Ṭab. 2, 1, 175, 12). Vielmehr ist in dem Gedicht des Miskīn als Bezeichnung für Muʿāwijas Kalifenstellung das Bild von der "westlichen Kanzel" gewählt (Ag. a. a. O. Z. 31), es bestand also noch die "östliche Kanzel" und wurde von Zijād eingenommen. — Nach Ṭabarī (2, 1, 174, 2) hat Muġīra (ibn Šuʿba) in Jezīd die ersten Hoffnungen erweckt.

<sup>3)</sup> Zur Beurteilung des Materiales vgl. 'Umar ibn abī rebī'a IV, S. 1-3.

der Dichter ohne Strafe blieb und wieder in seine Heimat zurückkehren konnte<sup>1</sup>). Jezid scheute sich auch nicht, Fürbitte bei seinem Vater einzulegen. Dem Dichter Kais ibn Darih war der Aufenthalt in der Nähe des Wohnortes seiner früheren Gattin auf Betreiben der Angehörigen unter Androhung des Todes verboten worden. Jezīd soll, als der Dichter ihm sein Leid klagte, bereit gewesen sein, dem zweiten Gatten der Frau zu schreiben und ihn zur Lösung der Ehe zu drängen. So weit gingen jedoch des Dichters Wünsche nicht, er war zufrieden, wenn ihm die Möglichkeit blieb, das weitere Geschick seiner früheren Gattin aus der Nähe zu verfolgen. Darum bat er, die Aufhebung jener Aufenthaltsbeschränkung für ihn zu erwirken, und Jezīd erreichte dies durch Fürbitte bei Mu'āwija2). Es werden auch Fälle berichtet, in denen Jezīd es unternahm, den Unwillen seines Vaters gegen andere zu mildern. Als Mu'āwija aus politischen Gründen Zijād zu seinem Halbbruder erklärt hatte, war dieses Vorgehen von ('Abdallāh) Ibn 'Amir sehr ungünstig beurteilt worden. Darauf ließ Mu'āwija den Ibn 'Amir nicht mehr vor. Jezid wußte Rat, er ging mit Ibn 'Amir zur Audienzhalle und der Kammerherr wagte keinen Einspruch zu erheben. Mu'āwija erhob sich allerdings zunächst, um hinauszugehen, aber als die beiden unerschütterlich aushielten, kehrte er zurück und es kam zu einer Aussprache, die zur Einigung führte<sup>3</sup>). Ein Sohn des Kalifen 'Utmān, namens Sa'īd, hatte bei einer Unterredung mit Mu'āwija sich als vor Jezīd auf das Kalifat berechtigten Anwärter bezeichnet und dabei Mu'āwija durch unfreundliche Urteile über ihn selbst, wie über seinen Sohn Jezīd gereizt. Jezīd trug ihm diesen Angriff nicht nach, er bat vielmehr Mu'āwija, dem Sa'īd die Statthalterschaft von Horāsān zu übertragen4).

In einer Richtung hatte jedoch auch Jezīds Freundlichkeit Grenzen. Sobald die Ehre ihm verwandter Frauen angegriffen wurde, hielt er sieh streng an die Ehrbegriffe des arabischen

<sup>1)</sup> Ag. 10, 171, 22 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Aġ. 8, 130, 2.

<sup>3)</sup> Ṭab. 2, 1, 70, 1. Eine Tochter des 'Abdallāh ibn 'Āmir war Umm Kultūm, die, wahrscheinlich erst nach diesem Ereignis, Jezīds Frau wurde (vgl. Ṭab. 2, 1, 429, 8).

<sup>4)</sup> Ḥab. 2, 1, 177, 15; Aģ. 17, 55, 16.

Mannes von Stand 1). Der Dichter 'Abdarrahman, der Sohn jenes Hassan ibn Tabit, der sein dichterisches Können in den Dienst Muhammeds gestellt hatte, war durch Eitelkeit verleitet worden, sich in einem Gedicht einer vertrauten Unterhaltung mit Jezīds Schwester Ramla zu rühmen. Jezīd suchte Mu'āwija zum Einschreiten gegen 'Abdarrahman zu drängen. Mufawija wollte die Angelegenheit nicht zu unverdienter Bedeutung erheben, er wartete, bis der Dichter von Medina nach Damaskus kam und erzählte ihm scheinbar im Vertrauen, seine andere Tochter Hind sei unglücklich, daß er nicht auch ihrer in einem Gedicht gedacht habe. Er hoffte dabei, der Dichter würde nunmehr dieser völlig frei erfundenen Persönlichkeit seine Huldigung darbringen und dadurch sich auch für das erste Gedicht als Phantast bloßstellen. genügte dieses Vorgehen nicht, er ließ durch den christlichen Dichter Ahtal ein Schmähgedicht auf die Sippe des Dichters, die hochberühmten Ansar, verfassen, und schützte in der darauffolgenden hochgehenden Erregung seinen "Helfer" gegen die Vergeltungsbestrebungen der nunmehr Beleidigten?).

Als Mu'āwija mit der Forderung, seinem Sohne Jezīd als Thronfolger zu huldigen, offen hervortrat, fanden sich alle, die ihm selbst nur widerstrebend gehuldigt hatten, einig im Widerstande. Geistliches und Weltliches in der rechten Weise zu verbinden, war schon einem religiös außerordentlich hoch begabten Manne wie Muhammed zuweilen schwer geworden. Den Umaijaden fehlte die religiöse Begabung nahezu völlig. Mu'āwija hatte sich mit kluger Berechnung den Forderungen der Kalifenwürde anzupassen versucht, Jezīd jedoch war eine impulsive Natur, die sich schwer anders geben mochte, als sie innerlich war. So ballte sich gegen Jezīd rasch eine Wolke von Übelwollen zusammen, die sich zunächst in sehlimmer Nachrede Luft machte, unbedeutende Vor-

<sup>1)</sup> Vgl. 'Umar IV, S. 54 f.

<sup>2)</sup> Ag. 13, 148, 3 ff.; vgl. das Gedicht des Ahtal in der Ausgabe von Salhānī S. 314. — Eine ähnliche Erzählung wird Ag. 6, 158, 18 ff. gegeben über Verse des Abū Dahbal auf 'Ātika, eine andere Tochter des Mu'āwija. Hier greift Jezīd erst ein, als er vom Vater zu Rate gezogen wird, verlangt aber sogleich so strenges Vorgehen, daß der Vater den Rat nicht befolgen kann. Dagegen verzichtet Jezīd auf seine Rechte an einer Sklavin zugunsten des Dichters Ahwae, als er erfährt, daß von früher her eine Herzensneigung zwischen den beiden besteht (Ag. 8, 89, 25).

kommnisse durch häßliche Übertreibung entstellte und darüber hinausgehend manches wohl auch frei erfand. Einen guten Einblick in diese Verhältnisse gewährt eine Erzählung aus dem Leben des Dichters Abū Huzāba. Als dieser im Anfang seiner dichterischen Tätigkeit stand, rieten ihm die Angehörigen immer aufs neue, er möge Jezīd aufsuchen und diesem seine Gedichte vortragen. Man machte dem jungen Menschen große Hoffnungen auf Dotationen und Aufnahme unter die Vertrauten Jezīds, vergaß aber die Hauptsache, ihm Empfehlungen mitzugeben oder Beziehungen zu vermitteln. So versuchte der noch wenig bekannte Anfänger einen Monat lang vergebens, Zutritt zu Jezīd zu erlangen, und kehrte endlich verbittert über das Fehlschlagen seiner Hoffnungen heim. Über Jezīd konnte er mit gutem Gewissen nichts sagen, aber doch verrät er in einem düsteren Liede, daß dieser Mann in den Nächten den Wein ungemischt trinke und nicht einen Tag darauf verzichten könne. Er entsetzt sich über die Sinnwidrigkeit, daß Jezīd trotz dieses Lebenswandels gegen andere Leute, die einmal Wein tränken, vorgehen solle 1). Über die letzte Folgerung aus dem Geschwätz der Leute hätte der Dichter beruhigt sein können. Selbst in der Hochburg des Islams, in Medina, wurden zu dieser Zeit Betrunkene nur ausnahmsweise bestraft. Ein Gegner des Statthalters Welid ibn 'Ukba hatte den Dichter Ibn Sīhān, der mit dem Statthalter gezecht hatte, nachts aus dessen Hause kommen sehen und die Trunkenheit feststellen lassen, einzig in der Absicht, dem Statthalter Verlegenheit zu bereiten. Darauf ließ der Statthalter, um seine Stellung zu sichern, an dem Dichter die gesetzliche Strafe von achtzig Schlägen vollziehen. Als jedoch der Dichter in Damaskus sein Leid klagte, sprach Jezīd für ihn bei Mu'āwija, und dieser befahl, daß dem Dichter in Medina Genugtuung und Entschädigung wurde 2).

Andere tadelten an Jezīd, daß er der Jagd leidenschaftlich ergeben war. So nennt ihn ein späterer Volksredner nicht nur den Wein-Jezīd, sondern auch den Falken-Jezīd, Geparden-Jezīd

<sup>1)</sup> Ag. 19, 154, 12, sonst Wāḍ 2, 261, 20; aus späterer Zeit Ṭab. 2, 1, 403, 3; Ag. 16, 70, 30.

<sup>2)</sup> Ag. 2, 82, 15. Auch die Schilderung der Anşār, zu der Zeit, "wo der Most gährt", bei Aḥṭal (314, 3) ist nicht sehr erbaulich, freilich wohl etwas übertrieben!

und Wildbret-Jezīd1). Verboten war den Muslimen die Jagd während der Wallfahrt und im geweihten Gebiet von Mekka. Daß Muhammed und seine nächsten Vertrauten je auf die Jagd gegangen sind, ist wenig wahrscheinlich, auf ihr Vorbild konnten sich die Gläubigen also schwerlich berufen. Wie tief jedoch die Freude am edlen Waidwerk im Leben des arabischen Volkes verankert war, zeigen außer den Jagdschilderungen der älteren und neueren Dichter auch die Bilder der Dichtersprache, die mit Vorliebe dem Kreise waidmännischer Vorstellungen entnommen sind. Dazu ist die Jagd im Koran ausdrücklich gestattet, auch bei Verwendung dafür abgerichteter Tiere der Genuß des erlegten Wildes erlaubt2). Daß ein Waidmann Freude an seinen Jagdhunden hat, ist begreiflich. So könnte man den weiteren Vorwurf, daß Jezīd mit Hunden spielte, darauf beziehen; gleichzeitig werden aber auch Affen erwähnt3), es handelt sich also doch vielleicht um Haushunde und um eine besondere Liebhaberei des Jezīd für Tiere. Die Tierhaltung bei den Muhammedanern scheint nun wesentlich durch die besonderen Neigungen Muhammeds beeinflußt zu sein. Daß Hauskatzen im Palast von Damaskus gehalten wurden, ist den Umaijaden nicht zum Vorwurf gemacht worden, nur Jezīds Mutter erwähnt sie in ihrem Gedicht4). Gegen Hunde scheint jedoch Muhammed eine gewisse Abneigung empfunden zu haben. Nach dem kanonischen Recht ist die Haltung von Hunden nur zur Bewachung der Herden und für die Ausübung der Jagd zulässig. Sonst werden Muhammed Aussprüche zugeschrieben, daß der Erwerb eines Hundes anderer Art dem Besitzer den Schatz seiner guten Werke täglich um zwei Karat vermindere, oder die Engel ein Haus, in dem ein Hund gehalten werde, meiden 5). Muhammed selbst soll ein Haus nicht betreten haben, weil ein Hund dort war, während er Leute, die Katzen hielten, besuchte; ferner soll er die Tötung aller einfarbig schwarzen Hunde in Medina angeordnet

<sup>&#</sup>x27;) Ağ. 20, 106, 15 ff. (Abū Ḥamza al-Ibāḍī). Auch Zijād spricht von Jezīds großer Leidenschaft für die Jagd: Ṭab. 2, 1, 174, 18.

<sup>2)</sup> Sure 5, V. 3 und 6.

<sup>3)</sup> Wād. 2, 261, 19; aus späterer Zeit Țab. 2, 1, 403, 4.

<sup>4)</sup> Ḥarīrī Durra 24, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Buhārī (Kairo 1320) 3, 190, 1; Ibn Kutaiba, Muhtalif al-ḥadīt 169, 1.

haben 1). Vielleicht kannte schon Muhammed die bei Späteren erwähnten Vorstellungen über die Verwandlung von Menschen oder Dämonen in Hunde<sup>2</sup>). Inbetreff der Affen ist diese Anschauung schon im Koran bezeugt: ungehorsame Israeliten werden nach diesem in Affen verwandelt<sup>3</sup>). Es war also gewissermaßen ein Verkehr mit unheimlichen Geschöpfen, den man Jezīd zum Vorwurf machte. Die allgemeine Abneigung gegen den Affen Abū Kais, den Jezīd besonders schätzte, mag noch dadurch verschärft worden sein, daß er seinem Herrn nicht bloß im Hause als hilfsbereiter Diener etwa ein Kissen zum Aufstützen unterschob, sondern auch bei Pferderennen auf seiner gezähmten Wildeselin mit ritt und einmal sogar das Rennen gewann<sup>4</sup>).

Andere tadelten die Freude des Jezīd an Gesang und Instrumentalmusik<sup>5</sup>). Wenn den strengen Muhammedanern diese Neigungen bei Jezīd anstößig waren, so durften sie nicht übersehen, daß die Umgebung, in der er heranwuchs, ihre Entwicklung begünstigte. Man liebte Rhythmus und Musik in Damaskus, schon Jezīds Mutter erwähnt in ihren Versen das Schlagen der Tamburine als einer Besonderheit im Regierungspalaste von Damaskus<sup>6</sup>) und Jezīds Vater soll mit Freuden zugehört haben, als ein aus Medīna nach Damaskus gekommener Sänger, Sā'ib Ḥātir, seinem Sohne Lieder vortrug, soll auch für eine reichliche Entschädigung des Künstlers eingetreten sein<sup>7</sup>). Die nach Mas'ūdīs Worten naheliegende Annahme, daß Jezīd die Einführung des Gesanges in Mekka und Medīna veranlaßte<sup>8</sup>), trifft nicht zu. Von Medīna kam

<sup>&#</sup>x27;) Damīrī (Kairo 1319) 2, 28, 35; Ibn Ķutaiba, Muhtalif 164, 11 (nach 165, 4 wurden alle Hunde in Medina getötet).

<sup>2)</sup> Vgl. Ibn Kutaiba 167, 4; ein letzter Ausläufer bei Spitta, Hikāja 3, 12 (S. 446). Ibn Kutaiba 165, 1 heißt es: "der schwarze (Hund) ist ein Satan"; der Vergleich mit dem schwarzen Pudel als Erscheinungsform des Mephistopheles im Faust liegt nahe.

<sup>3)</sup> Sure 2, 61; 5, 65; 7, 166; vgl. auch Jak. C. 8, 392, 15.

<sup>4)</sup> Mas ūdī Murūš C 2, 168, 9; Damīrī 2, 196, 6. — Nach Abū Ḥamza al-Ibādī zechte der Affe mit Jezīd: Aģ. 20, 106, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Aġ. 16, 70, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Harīrī Durra 24, 15; Mädchen, die Tamburin schlagen und dadurch Sehnsucht im Herzen erregen, werden auch erwähnt 'Umar ibn abī rebī'a 315, 11.

<sup>7)</sup> Mubarrad, Kāmil 390, 1; Aġ. 7, 189, 24; ähnlich Aġ. 7, 103, 29 von dem Sänger Nāfi'.

<sup>\*)</sup> Mas'ūdī Murūğ 2, 68, 9.

ja der erwähnte Sänger erst nach Damaskus; der fromme 'Abdallah ibn Ga'far 1) führte ihn im Kalifenpalaste ein und noch ein zweiter Sänger, Našīt, soll ein Sklave des 'Abdallāh ibn Ga'far gewesen sein2). Wie das Eindringen der persischen Gesangskunst in die Kultur des Islams ohne besondere Förderung erfolgte, zeigen die Angaben über die Einführung in Mekka. Persische Bauleute, die im Auftrage des 'Abdallah ibn az-Zubair an der Ka'ba arbeiteten, sollen durch die Gesänge, mit denen sie ihre Arbeit begleiteten, den Sa'īd ibn Musaggih veranlaßt haben, ihre Melodien nachzuahmen und statt der persischen Texte Worte arabischer Dichter zu wählen3). Hätte Jezid als Thronfolger oder als Kalife die beiden heiligen Städte durch Einführung der Gesangskunst beglücken wollen, so wäre das bei der dem regierenden Hause abgeneigten Stimmung ihrer Bewohner eine Hemmung geworden 4). Bei fast allen der älteren Künstler wird erwähnt, daß sie ihre Gesänge mit Saitenspiel oder Tamburinschlagen begleiteten, so gilt von der Instrumentalmusik das gleiche wie vom Gesange<sup>5</sup>).

Wenn dem Zijād zugetragen worden war, daß Jezīd "unter Begleitung von Tamburinspiel schreite", so wird man nicht etwa an Tänze denken dürfen, oder an Märsche auf öffentlichen Straßen. Nach einem Vorgange unter dem Kalifate des Welīd ibn Jezīd ist es vielmehr wahrscheinlich, daß sich gelegentlich an fröhliche Gelage ein Umzug der Teilnehmer durch die inneren Räume des Palastes schloß, wobei zur Erhöhung der Stimmung jeder einzelne ein Tamburin schlug<sup>6</sup>).

Neben dem Sinn für Musik dürfen wie bei Jezīd auch Farbenfreude annehmen: man tadelte an ihm, bevor er Thronfolger wurde, daß er "farbige Gewänder anlegte"").

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Aģ. 7, 189, 6; vgl. auch 189, 31 f. — Aģ. 7, 188, 21; 1, 20, 12.

<sup>3)</sup> Ag. 3, 85, 5. Nach einer anderen Überlieferung handelte es sich um Profanbauten, die in persischer Art "aus gebrannten Ziegeln mit Gips" im Auftrage des Muʿāwija hergestellt wurden: Ag 3, 86, 17.

<sup>4)</sup> Bei den syrischen Truppen mag das Vorgehen Jezīds und mancher seiner Nachfolger nachgeahmt worden sein. Als die abbasidischen Truppen im Jahre 131 das Lager des umaijadischen Heeres bei Isbahān besetzten, fanden sie "unzählige" Musikinstrumente darin (Tab. 3, 1, 6, 6).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Aus späterer Zeit wird berichtet, daß Jezīd selbst Zither spielte: (Tab. 2, 1, 403, 3).

<sup>6</sup>) Ibn Wādih 2, 261, 20; vgl. Aġ. 6, 130, 6.

<sup>7)</sup> Ibn Wādih 2, 261, 19.

Dieses ganze nach europäischem Empfinden für einen jungen Thronerben nicht eben ungünstige Bild1) wird nun durch einen anscheinend sehr gut bezeugten Zug getrübt. In einem kurzen Gedicht, das Jezīd vor seiner Ernennung zum Oberbefehlshaber der gegen die Byzantiner kämpfenden Truppen verfaßt haben soll. wird ausgesprochen, daß die Leiden und Krankheiten der Truppen dem Verfasser gleichgiltig sind, wenn er in einem Christenkloster mit seiner jungen Gemahlin den Morgentrunk hält2). Schon von anderer Seite ist die Möglichkeit einer böswilligen Unterschiebung dieser Verse ins Auge gefaßt worden 3). Möglich ist ja eine Entgleisung, zumal unter dem Einfluß geistiger Getränke<sup>4</sup>), doch bieten die Verse mancherlei innere Schwierigkeiten. Daß Muslimen christliche Klöster aufsuchten, um Wein zu trinken, begegnet oft. Bei der engen Beziehung, die der Wein im christlichen Kultus zur Eucharistie hat, ist eine besonders sorgfältige Behandlung des Traubensaftes bei christlichen Mönchen verständlich. Frauen wurden zu solchen Klosterbesuchen nicht mitgebracht, und wo außerhalb der Klöster Trinkgelage gehalten wurden, sind es unfreie, meist sangeskundige Frauen, die daran teilnehmen. Die Anwesenheit der aus vornehmer Familie stammenden rechtmäßigen Frau an einem Morgengelage wäre ein seltener Ausnahmefall<sup>5</sup>). Aber auch zu Jezīds Art wollen die Verse nicht recht passen. Wer seine Hilfsbereitschaft zum Wohle leidender Menschen so oft betätigt, spottet nicht, selbst wenn er unkriegerisch veranlagt wäre, der Leiden, die Feldzüge über andere bringen<sup>6</sup>). Nun ist aber in der Regel ein guter Waidmann auch ein tüchtiger Soldat. Jagden in der Steppe und mit den damaligen Waffen stellten außerordentlich hohe Ansprüche an die Teilnehmer; wer Anstrengungen scheute

<sup>1)</sup> Auch bei orientalischer Betrachtungsweise konnte man, sobald man milde urteilen wollte, von "einigen Kleinigkeiten" reden, "die dem Jezīd von den Leuten verdacht wurden": Tab. 2, 175, 5.

<sup>\*)</sup> Ibn Wāḍiḥ 2, 272, 4; Masʿūdī, Murūğ C 2, 48, 33; Aġ. 16, 33, 16; Bekrī 376; Jākūt C 3, 406, 6; 4, 173, 1; 6, 65, 21; 270, 15.

<sup>3)</sup> Wellhausen, Kämpfe S. 10.

<sup>4)</sup> Allerdings behauptete Professor Köstlin-Tübingen, daß alle Trinklieder in nüchternem Zustande gedichtet worden seien.

<sup>5)</sup> Über die in den Versen genannte Umm Kultum vgl. oben S. 32 Anm. 3.

<sup>•) &</sup>quot;Nicht kümmert mich, was ihre Heerhaufen leiden an Fieber und Pocken."

und sein Leben sorglich behüten wollte, blieb dem Waidwerk fern 1). Die innere Wahrscheinlichkeit, daß Jezīd die schlimmen Verse verfaßt hat, ist nicht groß. Ein Körnchen Wahrheit mag zu ihrer Entstehung mitgewirkt haben. Jezid scheint durch seinen Verkehr mit Christen die Verhältnisse im byzantinischen Reich besser gekannt und richtiger beurteilt zu haben, als sein Vater. Er hatte nicht, wie dieser, die glühende Begeisterung der ersten Eroberungszeit in sich selbst erlebt, so wurde ihm der Blick nicht getrübt über die Unwahrscheinlichkeit einer weiteren Ausdehnung des muslimischen Gebietes nach Nordwest. Der Begriff des Glaubenskampfes war für ihn, der auch zu den christlichen Teilen der Bevölkerung in seiner Umgebung gute Beziehungen herzustellen suchte, keine treibende Kraft. So ist es möglich, daß er nur einem ausdrücklichen Wunsche seines Vaters folgend am Kriege gegen Byzanz teilnahm. Die gleichzeitig mit seinem Erscheinen einsetzende Erhöhung der Stoßkraft des muslimischen Heeres mag zu einem großen Teile aus den ihm zur Verfügung gestellten reichlichen Verstärkungen zu erklären sein, wahrscheinlich ist es jedoch das Verdienst Jezīds, daß er in seiner jugendlich stürmischen Art die bis dahin maßgebend gewesenen Bedenklichkeiten der älteren Führer gegen einen Übergang auf das europäische Ufer überwand und damit die ihm vom Vater gestellte Aufgabe in entscheidender Weise zu lösen versuchte, soweit dies eben im Bereiche der Möglichkeit lag.

Im übrigen scheint das Verhältnis zwischen Vater und Sohn ungetrübt gewesen zu sein. Mu'āwija hatte Freude an Jezīd, nicht bloß in früher Jugend, als er wohlgefällig zusah, wie die Mutter des Kindes Haar pflegte<sup>2</sup>). Als Jezīd erwachsen war, ertrug Mu'āwija mit Gelassenheit herabsetzende Äußerungen, die gegen ihn selbst sich richteten, Angriffe auf Jezīd erwiderte er jedoch mit großer Schärfe<sup>3</sup>). Einen mittelbaren Beweis für die große Beliebtheit des Sohnes bei seinem Vater geben auch die häufigen Berichte über das erfolgreiche Eintreten Jezīds für andere. Soll

¹) Der abbasidische Kalife al-Mahdī soll bei der Verfolgung einer Antilope sich das Rückgrat zerschmettert haben (Ibn Wādih 2, 484, 13; vgl. Iran im M.-A IV, 468).

<sup>2)</sup> Ag. 16, 33, 27.

<sup>)</sup> Vgl. oben S. 32 und Anm. 4.

doch sogar ein Statthalter durch Anrufung Jezīds erreicht haben, daß der für ihn schon in Aussicht genommene Nachfolger nicht ernannt, sondern er selbst in seinem Amt belassen wurde 1).

Man würde Jezīd wohl Unrecht tun, wenn man annehmen wollte, es habe ihm Freude gemacht, die Empfindungen anders denkender Menschen zu verletzen. Manches, das vielen teuer war, hatte in seinen Augen weniger Bedeutung und er neigte dazu, sich gehen zu lassen<sup>2</sup>). Daß ihm eine böswillige Absicht fehlte, zeigt die Bereitwilligkeit, mit der er einen Vorschlag Zijāds befolgte. Dieser riet ihm, er möge sich etwas zügeln, um die Gegnerschaft gegen seine Bestimmung zum Thronfolger zu vermindern. Ṭabarī berichtet über den Erfolg: "Jezīd unterließ vieles von dem, was er früher zu tun pflegte" 3).

Die Huldigung erfolgte im Jahre 56 d. H. (beg. 25, Nov. 675). Nur wenige verhielten sich ablehnend, aber auch sie wagten keinen offenen Widerstand 4). Fast scheint es, als ob der Tag, an dem Jezīd die Huldigung als Thronfolger empfing, den Höhepunkt seines Lebens bedeutet. "Die Leute lobten ihn sehr und verherrlichten ihn", wie Mubarrad sagt. Eine leise Ahnung von der Schwere der Aufgabe beschleicht ihn jedoch schon damals, "Werde ich die Erwartungen der Leute täuschen, oder sie die meinen?" soll er seinen Vater damals gefragt haben. Der Vater kannte keinen Gefühlsüberschwang, seine Vorfahren waren mekkanische Großkaufleute gewesen und das Wort des Siraciden vom Handel galt auch für ihre Zeit<sup>5</sup>). Mu'āwija's lange, unter sehr schwierigen Verhältnissen und doch mit gutem Gelingen verfolgte politische Laufbahn hatte seine ethische Feinfühligkeit nicht gesteigert, so antwortet er dem Sohne: "Jeder, den du betrügen willst und der sieh das gefallen läßt, bis du deinen Zweck bei ihm erreicht hast, den betrügst du6)."

Im Jahre 60 d. H. (680 u. Z.) starb Mu'āwija7); sein Tod

<sup>1)</sup> Tab. 2, 1, 174, 2.

<sup>2)</sup> Vgl. das Urteil Zijāds Ţab. 2, 1, 174, 18.

<sup>\*)</sup> Țab. 2, 1, 175, 13.

<sup>4)</sup> Ibn Wādih 2, 271, 13; Tab. 2, 1, 173, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Jes. Sir. 27, 2.

<sup>4)</sup> Mubarrad, Kāmil 294, 11.

<sup>7)</sup> Hišām ibn Muḥammed bei Tab. 2, 1, 198, 9 und Ibn Wādih 2, 287, 1:
1. Reğeb 60; Wākidī bei Tab. ebd. Z. 10: 15. Reğeb; Alī ibn Muḥammed bei

kam für Jezīd überraschend und erfüllte ihn mit aufrichtigem Schmerze. Er eilte nach Damaskus und die Übernahme der Herrschaft vollzog sich ohne Störung. Das Bild, das ein andalusischer Schriftsteller von der körperlichen Erscheinung Jezīds erhalten hat, bezieht sich wohl auf jene Zeit¹). Er bezeichnet die Hautfarbe als hell mit bräunlichem Anflug und nennt ihn weiter kraushaarig, schlank von Gestalt mit leuchtenden Augen und schönem nicht zu dichten Vollbart; indessen trug das Gesicht Pockennarben.

Die Regierung Jezīds währte nicht ganz vier Jahre<sup>2</sup>), und doch fielen in diese Zeit drei für die gläubigen Muhammedaner furchtbare Ereignisse: Medīna, das nach Muhammeds Willen die gleiche Unantastbarkeit genießen sollte wie Mekka, wurde von Jezīds Truppen erobert, viele seiner Einwohner getötet. Muhammeds Enkel Husain fand im Kampfe gegen Truppen von Jezīds Statthalter den Tod und endlich, als Jezīd Mekka belagern ließ, wurde die Ka'ba durch Feuer zerstört3). Jezīd trägt an diesen Ereignissen keine Schuld. Gemäß den Richtlinien, die ihm durch seine Stellung als Kalife vorgeschrieben waren und in Übereinstimmung mit den Grundsätzen, die nach seiner Zeit lebende Rechtslehrer als maßgebend entwickelt haben, mußte er die Bestrebungen, die Einheit des Islams zu zerreißen, mit Gewalt unterdrücken, nachdem Milde und Freundlichkeit ohne Erfolg geblieben waren. Daß ihm die Verschlagenheit des Vaters fehlte, kann man im Hinblick auf eine dadurch vielleicht mögliche ruhigere Entwicklung des Islams bedauern, ethisch wird jedoch Jezīd durch diesen Mangel nicht belastet. Erbansprüche auf das Kalifat gab es nicht, so konnte Husain weder seine Abstammung von Muhammed durch seine Mutter Fātima noch vom vierten Kalifen 'Alī, seinem Vater, für sich geltend machen, sobald Jezīd die Huldigung als Kalife

Țab. ebd.: 22. Reğeb (der nach Wüstenfelds Tabellen jedoch nicht auf Donnerstag, sondern auf Sonnabend fallen würde); alle drei Angaben auch bei Ibn al-Atīr C 4, 3, 12. 'Ikd 2, 216, 6: Reğeb 60. Mas'ūdī, Murūğ 2, 39, 6: Reğeb 61 (?)

<sup>1) &#</sup>x27;Ikd 2, 216, 5.

<sup>2)</sup> Es werden angegeben: 4 Jahre und einige Tage (Ikd 2, 216, 7); 3 Jahre 9 Monat 22 Tage (Ikd 2, 223, 21); 3 Jahr 8 Monat weniger 8 Tage (Mas'ūdī Murūğ C 2, 61, 28); 3 Jahr 6 Monat (Brooks, Syriac chronicle, ZDMG 51, 572, 12); 3 Jahre und (einige) Monate (Kutaiba Ma'ārif 129, 5).

<sup>3)</sup> Ibn Wādih 2, 302, 6.

empfangen hatte. Der Beginn der Feindseligkeiten erfolgte von seiten Husains. Auf dem Marsche von Mekka nach Kūfa, die seine Erhebung einleiten sollte, beschlagnahmte er in Tan'īm, also bald nach dem Verlassen von Mekka, eine Karawane, die Bahīr ibn Raisān aus Südarabien mit Geschenken für Jezīd nach Damaskus sandte¹). Es waren also nicht rein geistige Beweggründe, nicht etwa bloß das religiöse Ärgernis an der Besetzung des Kalifates durch einen für unwürdig gehaltenen Mann, die Husain zur Erhebung trieben und schließlich: die Aussichtslosigkeit des Unternehmens war ihm durch wohlgesinnte Männer von Erfahrung vorausgesagt worden.

Den Bewohnern von Medīna hatte Jezīd mit großer Freundlichkeit und reichen Geschenken entgegenzukommen versucht. Gegen die darauf folgende Empörung, die mit einer schimpflichen Vertreibung der am Orte ansässigen Mitglieder der Herrscherfamilie verbunden war, konnte nur Heeresgewalt eingesetzt werden. Ebenso war die Belagerung von Mekka unvermeidlich, als 'Abdallah ibn Zubair bei seiner Weigerung, Jezīd zu huldigen, verharrte und ein mit unzureichenden Kräften versuchter Vorstoß gegen ihn ungünstig verlaufen war<sup>2</sup>). Überdies wurde die Ka'ba nicht von den Belagerern, sondern von den Verteidigern durch unvorsichtiges Umgehen mit Feuer in Brand gesetzt<sup>3</sup>).

Jezīds innere Stellung zu jenen schmerzlichen Ereignissen behandeln mehrere Erzählungen. Als er in der Liste der erschlagenen Einwohner von Medīna den Sänger Sā'ib Ḥātir bemerkte, soll er es schmerzlich empfunden haben, daß dieser von ihm wert gehaltene Künstler sein Leben verloren hatte. Über den Tod Ḥusains hat er geäußert, wenn sein Statthalter durch verwandtschaftliche Beziehungen mit Ḥusain verbunden gewesen wäre, hätte er wohl einen anderen Ausweg zu suchen sich bemüht, als die

<sup>1)</sup> Tab. 2, 1, 277, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Noch in den Wirren nach dem Tode von Jezīds Sohn sprachen es syrische Truppen als ihre Überzeugung aus: "Jezīd war im Recht, unsere Gefallenen sind im Paradiese" (Tab. 2, 1, 469, 12).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Tab. 2, 1, 427, 10; nach Mas'ūdī, Murūğ (C 2, 70, 10) sollen die Belagerer Brandgeschosse und Naphtha geschleudert haben und dadurch der Brand entstanden sein; Jezīd wird die Schuld daran zugeschrieben (a. a. O. Z. 17).

Tötung im Kampfe<sup>1</sup>). Jezīds Verhalten, als das abgeschlagene Haupt Ḥusains vor ihn gebracht wurde, wird verschieden geschildert. Nach der einen Überlieferung berührte er mit einer Gerte spielend die Lippen des Toten, bis ihm ein Anwesender dies als ungehörig verwies<sup>2</sup>). Nach der anderen Überlieferung rührte ihn der Anblick zu Tränen<sup>3</sup>). Einig ist die Überlieferung jedoch darin, daß er die als Gefangene ihm zugesandten weiblichen Angehörigen und einen jugendlichen Sohn des Ḥusain mit großer Rücksicht behandelte, ihren Verkehr mit seinen Frauen gestattete, ihren Wunsch, nach Medīna zurückzukehren, erfüllte und in jeder Weise erleichterte<sup>4</sup>). So handelt wohl schwerlich ein Machthaber, der über den Tod des Gegners sich freut<sup>5</sup>) und mit dessen leiblichen Überbleibseln sein Spiel treibt.

Die Klagen, die gegen Jezīd nach dem Antritt des Kalifates erhoben wurden, sind die gleichen wie vor der Huldigung zum Thronfolger. Neu tritt der Vorwurf hinzu, daß er das Gebet vernachlässige infolge seines Weintrinkens oder "wegen seiner Lüste", und daß er mit Beduinen die Nächte verbringe6). Den Nachweis, daß er seinen Herrscherpflichten nicht gewachsen war, vermißt man auch bei den ihm abgeneigten Schriftstellern, dagegen werden manche Einzelzüge berichtet, die in ihrer Zusammenfassung einen nicht ungünstigen Eindruck ergeben. 'Abdallah ibn 'Abbas soll über ihn geurteilt haben: "Er war auf dem besten Wege, sein Vater hatte ihn tüchtig gemacht, ihm Befehle und Verbote gegeben, daran hielt er fest und ging einen für ihn geebneten Pfad?)." Gewiß wird hier dem Vater das Hauptverdienst zugeschrieben, aber es war schon eine anerkennenswerte Leistung des Sohnes, wenn er neben dem als Herrscher hervorragend tüchtigen Vater mit Ehren genannt wurde. Daß es Jezīd nicht leicht wurde, seine

<sup>1)</sup> Țab. 2, 1, 287, 6. Auch der spätere Kalife Merwän hatte dazu geraten Husain zu töten, sobald er die Huldigung verweigere Țab. 2, 1, 217, 10; 218, 19. Jezīds Vorschrift an 'Ubaidallāh ibn Zijād lautete: "du sollst nur den töten, der wider dich kämpft": Țab. 2, 1, 271, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ṭab. 2, 1, 282, 18; 383, 2; Mas'ūdī, Murūğ C 2, 65, 20.

<sup>\*)</sup> Tab. 2, 1, 287, 6; 375, 9.

<sup>4)</sup> Tab. 2, 1, 376, 2; 283, 11; 378, 5 ff.; 'Ikd 2, 219, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Tab. 2, 1, 435, 20.

<sup>6)</sup> TA 10, 205, 17; Tab. 2, 1, 204, 6; Tab. 2, 1, 203, 4.

<sup>7) &#</sup>x27;Ikd 2, 211, 1. Z.

eigenen Wünsche den bewährten Methoden seines Vaters unterzuordnen, ist wohl anzunehmen. Für den Staat war es aber sicher ein großer Vorteil, wenn ihm überstürzte Neuerungen fern blieben. Will man das Verdienst an Jezīds Regierungsmaßnahmen einem oder mehreren seiner Beamten zuschreiben, so bleiben die kleinen Entgleisungen unerklärt, die ein im Dienste bewährter Staatssekretär wohl vermieden hätte, wenn in seiner Hand die Entscheidung lag1). Auch wäre es selbst in diesem Falle ein hohes Lob für Jezīd, wenn er Sachkenner gewähren ließ und den Erfolg ihrer Arbeit nicht durch unbesonnenes Eingreifen gefährdete. Daß Jezīd über persönliche Verstimmungen hinweg das Wohl des Staates im Auge behielt, zeigte er, als die Bewegung für Husain im Zweistromlande begann. 'Ubaidallāh ibn Zijād war ihm wenig angenehm und doch beließ er ihn nicht nur in seinem Amte, sondern erweiterte seine Machtbefugnis, als ihm ein vertrauter Diener seines Vaters die Notwendigkeit, jenen Mann dort einzusetzen, nachwies?).

Von Schlaffheit in der Führung der Regierung ist nichts zu bemerken, die Befehle an die Statthalter lauten sehr bestimmt; zeigen diese dann Unentschlossenheit, so treten andere an ihre Stelle<sup>3</sup>). Für den Zug gegen Medina wird das Aufgebot in kurzer Zeit zusammengebracht, der Kalife schlägt selbst sein Zelt im Lager neben dem Schlosse auf<sup>4</sup>) und hält dann die Musterung über seine Krieger. Dabei freut er sich nicht etwa obenhin der großen Zahl oder der Begeisterung der Leute, sondern prüft genau die Mängel in der Bewaffnung der einzelnen Soldaten.

Bei Balādurī wird Jezīd der Vorwurf gemacht, daß er, von den Byzantinern bestochen, die Muslimen aus Zypern und ebenso aus Rhodus zurückzog<sup>5</sup>). Die neuere Geschichtsschreibung neigt dazu, diese Ereignisse schon in die letzten Jahre von Muʿāwijas Regierung zu setzen<sup>6</sup>). Vielleicht erklären sich die Nachrichten des

<sup>1)</sup> Tab. 2, 1, 226, 7; 398, 1.

<sup>2)</sup> Tab. 2, 1, 228, 16.

<sup>3)</sup> Vgl. Țab. 2, 1, 222, 16. Die anscheinend nur einer Laune entspringende Wahl des Salm ibn Zijād zum Statthalter von Horāsān und Siğistān (vgl. Ṭab. 2, 1, 392, 3) erwies sich als sehr glücklich, vgl. ebenda 489, 4.

<sup>4) &#</sup>x27;Ikd 2, 222, 11.

<sup>5)</sup> Balādurī 153, 19 ff.; 236, 7.

<sup>6)</sup> Wellhausen a. a. O. S. 12.

Balādurī so, daß man bei dem Regierungsantritt Jezīds eine Wiederaufnahme der Heerfahrten gegen Byzanz erwartete, weil man Muʿāwijas Maßnahmen wohl nur als vorläufig ansah. Sobald jedoch Jezīd, auf Grund seiner persönlichen Auffassung über die Erfolglosigkeit dieser Unternehmungen, die endgültige Aufgabe jener Stützpunkte bestätigte, legte man, schwer enttäuscht, der sachgemäßen Entscheidung des Kalifen unlautere Beweggründe unter. Jezīd ging hier durchaus zielbewußt vor, da er gleichzeitig eine Sicherung der Nordwestgrenze des Reiches durch Schaffung eines neuen selbständigen Militärbezirkes bewirkte, der Ķinnesrīn, Antiochia und Manbiğ umfaßte 1).

Auch ein Werk zur Hebung der Wohlfahrt des Landes fehlt der kurzen Regierungszeit Jezīds nicht. Noch die Geographen des zehnten Jahrhunderts u. Z. berichten von dem Bau eines Kanals in der Nähe von Damaskus, der seinen Namen trug. Er zweigte vom Nahr Baradā oberhalb des Kanals von Mizze ab, war mehrere Ellen breit und so tief, daß ein Mann darin untertauchen konnte?): vielleicht ist es der Wasserlauf westlich von Darēja. Daß man dem vielgeschmähten Fürsten in späterer Zeit ein solches Werk zu Unrecht zugeschrieben hätte, ist wenig wahrscheinlich3). Ebensowenig wird man daran denken können, Baladuris Nachrichten über Jezīds Verwaltungstätigkeit in Zweifel zu ziehen. Balādurī schrieb ja für die Erziehung eines abbasidischen Prinzen und, waren in deren Augen die Umaijaden nahezu sämtlich arge Sünder, so galt dies insbesondere von Jezid. So versichert Baladuri, daß zu Jezīds Zeiten die segensreichen Getreidelieferungen von Ägypten nach Medina auf dem Roten Meere ungestört fortgesetzt wurden 4). Eine große Vereinfachung für die Steuererhebung war es, daß bei den Abgaben von Horasan der Übergang von der Naturallieferung zur Geldwirtschaft erfolgte 5). Schwer verständlich ist die Nachricht über die erhöhte Besteuerung der Samaritaner: zu der früher von

<sup>1)</sup> Balādurī 132, 7.

<sup>2)</sup> Iştahrī 59, 13; Ibn Ḥaukal 114, 16.

<sup>\*)</sup> Bei Jākūt (C 8, 347, 3) wird angegeben, der Kanal trage seinen Namen nach Jezīd ibn abī Sufjān, also dem Onkel unseres Jezīd; dieser war jedoch nur kurze Zeit Statthalter und dazu in sehr unruhiger Zeit.

<sup>4)</sup> Balādurī 216, 13.

b) Balādurī 406, 4.

ihnen erhobenen Kopfsteuer trat unter Jezīd auch die Grundsteuer 1). Die Angabe ist um so auffälliger, als Nöldekes Quellen einen Steuernachlaß für andere erwähnen. Waren etwa neben christlichen auch jüdische Finanzbeamte in Jezīds Diensten und hatten diese in alter Gegnerschaft gegen die Samaritaner deren allzu milde Besteuerung bemängelt? Wohl nur auf das erste Regierungsjahr Jezīds bezieht sich die Angabe, daß Jezīd für die Umhüllung der Ka'ba einen Behang aus kostbarem Brokat, wie er für die Sasaniden-Fürsten gewebt worden war, stiftete 2).

Über die Art, wie Jezīd im übrigen seinen Verpflichtungen als geistlicher Oberherr der Muslimen nachkam, wird man aus den Schmähungen allein kein sicheres Urteil gewinnen3). Daß er in der hergebrachten Weise die Kanzel beim Regierungsantritt bestieg. wird von Mas'ūdī und Ibn 'Abd rabbih erzählt4). Eine regelmäßige Abhaltung der Predigten am Freitag ist in einer Erzählung der Aġānī ganz beiläufig und darum unverdächtig vorausgesetzt 5). Daß Jezīd Kenntnisse im Koran hatte, darf man aus einer Erzählung bei Tabarī entnehmen 6) und in einem Briefe an die Bewohner von Medina, der im 'Ikd mitgeteilt wird, ist außerordentlich oft von Allāh die Rede7). Im ganzen ist das allerdings auch für eine kurze Regierungszeit recht wenig. Doch darf man zu Jezīds Gunsten in Rechnung stellen, daß Nachreden, wie sie späteren Herrschern aus seiner Familie gemacht wurden, ihm fern blieben. Man behauptete nicht, daß er mit Pfeilen nach dem Koran schoß, auch nicht, daß er seit einem schweren Gewissenskampfe den Koran überhaupt nicht mehr aufschlug. Entspricht die Nachricht, daß der alte Traditionarier Hālid ibn Ma'dān Anführer der Leibgarde Jezīds war, der Wahrheit, so kann Jezīds Leben nicht über alle Maßen

<sup>1)</sup> Balādurī 158, 6.

<sup>2)</sup> Balādurī 47, 12.

s) In der Rede des Abū Ḥamza al-Ibādī wird ihm sogar nachgesagt: "er folgte den Wahrsagern" (Ag. 20, 106, 17); das wäre eine völlige Rückkehr zu altarabischen Anschauungen der Zeit vor Muhammed. Ein Medinenser sagt von Jezīd: es ist ein Mann, der keine Religion hat (Tab. 2, 1, 403, 3).

<sup>4)</sup> Murūğ C 2, 67, 3; 'Iķd 2, 215, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Aġ. 8, 182, 24.

<sup>6)</sup> Tab. 2, 1, 377, 4; 'Ikd 2, 219, 7.

<sup>7) &#</sup>x27;Ikd 2, 222, 5.

irreligiös gewesen sein 1). Auch würde sich in diesem Falle der nach seiner sonstigen schriftstellerischen Betätigung als sehr fromm anzusehende Philologe al-Azharī kaum veranlaßt gefühlt haben, ein geschichtliches Werk über Jezīd zu verfassen 2).

Was die Araber an ihren Edlen liebten, Freigebigkeit, Milde und Freundlichkeit im Umgang, hat Jezīd auch als Kalife betätigt. Überreich waren die Geschenke, die er den Abgesandten der Einwohner von Medīna überreichen ließ, und nach einem Ausspruch, den Mubarrad von ihm überliefert, begann für ihn der Begriff der Freigebigkeit erst bei den Gaben an Unbekannte<sup>3</sup>). Im Widerspruch dazu scheint die Nachricht zu stehen, daß die Zulassung von Dichtern bei Jezīd erschwert war<sup>4</sup>); das war sicher eine Schutzmaßregel gegen offenbar häufig vorkommende Betrugsversuche<sup>5</sup>).

Jezīds Milde hatte außer den Angehörigen Ḥusains auch Muhtār erfahren, der bei dem Versuche, Ḥusain Hilfe zu bringen, Jezīds Statthalter 'Ubaidallāh ibn Zijād in die Hände gefallen war. Jezīd befahl sofort seine Freilassung<sup>6</sup>). Ebenso drang Jezīd in dem erbitterten Kampfe zwischen 'Abbād ibn Zijād und dem Dichter Ibn Mufarriġ, in den auch zwei einflußreiche Stammgruppen hineingezogen waren, auf Schonung des Dichters, obwohl dieser in seinen Angriffen zu weit gegangen war<sup>7</sup>). Was im Kitāb al-aġānī über die persönlich geleiteten Verhandlungen mit den Vertretern jener Stämme berichtet wird, zeigt eine große und abgeklärte Kunst, Leute zu behandeln und Gegensätze auszugleichen<sup>8</sup>). Wenn er mit den Angehörigen seiner Mutter und deren beduinischem Anhang, vielleicht Freunden und Bekannten aus der Jugendzeit, auch als Kalife weiter verkehrte, so konnten ihm das nur voreingenommene Städter verdenken; wirkt doch auch heute noch nach

<sup>1)</sup> Tab. 3, 4, 2483, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Flügel, die grammatischen Schulen der Araber, Leipzig 1862, S. 219, Nr. 11.

<sup>3)</sup> Kāmil 327, 14.

<sup>4)</sup> Ag. 7, 52, 11; 59, 20.

b) Vgl. 'Umar ibn abī rebī'a IV, S. 82 und Anm. 3.

e) Ibn Wāḍiḥ 2, 307, 19. Worin die Wohltat des Jezīd an Muslim ibn 'Amr al-Bāhilī bestand, die dieser mit Undank erwiderte (Ag. 17, 164, 14), ist dem Verfasser unbekannt.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Ag. 17, 56, 21; 64, 3.

<sup>8)</sup> Vgl. Ag. 17, 63, 10 ff.; 30 ff.; 64, 8 ff.

längerem Verkehr mit Städtern die Art der Beduinen wahrhaft erquickend auf den Reisenden.

Plötzlich, für das Staatswesen und die Angehörigen viel zu früh, ging Jezīds Leben im ersten Viertel des Jahres 64 d. H. (683 u. Z.) zu Ende 1). Derselbe Ort Hūwārīn, an dem er die Nachricht vom Tode seines Vaters empfangen hatte, wurde sein Todesort. Näheres über die Todesursache verraten die Geschichtsschreiber nicht. Im fernen Horāsān zeichnete ein von Haß erfüllter Dichter die Umgebung des sterbenden Kalifen mit folgenden Worten: "Sein Todesgeschick brach herein, als neben seinem Kopfkissen ein Becher und ein geöffneter tropfender Weinschlauch sich befand. Eine Klagende war da, die beim Harfenklang weinte über ihren Trunkenen und (vor innerer Unruhe) bald saß, bald stand."2). Das könnte auf die Vermutung führen. Jezīd habe bei einer Ausschreitung im Weingenuß durch einen Schlagfluß den Tod gefunden. Wie konnten aber solche Einzelheiten aus einem entlegenen kleinen Orte in die Außenwelt dringen, wenn die bloße Tatsache des Todes so außerordentlich langsam bekannt wurde. Es wird ein frei erfundenes Zerrbild sein, zu dem die früher über Jezīd verbreiteten Nachreden die Farben liehen. Vielleicht darf man aus der wiederholten Wahl von Huwarin als Aufenthaltsort Aufschluß

<sup>1)</sup> Der Tod erfolgte nach Tab. 2, 1, 506, 6 f. Donnerstag, d. 14. Rabī' I. 64; nach Tab. 2, 1, 437, 4 Donnerstag, Mitte Rabī' I 64; nach 'Ikd 2, 216, 7 Mitte Rabī' I 64. Ebenso wird Mas'ūdī Murūğ C 2, 70, 12 die Zeit vom Sonnabend, den 3. Rabī' I bis zum Tode des Jezīd als elf Tage angegeben. (Dies ist nach Nöldeke, ZDMG 55, 683 der richtige Zeitpunkt). Nach 'Ikd 2, 223, 20 fällt die Leichenfeier, vielleicht auch der Tod, auf den 1. Rabī' I; nach Mas'ūdī Murūğ C 2, 61, 33 stirbt Jezīd schon am 17. Şafar 64, nach Ibn Wādih 2, 301, 8 im Şafar 64. Gegen die Erklärung de Goeje's, der von Mas'ūdī im Tanbīh angegebene 13. Şafar sei der wahre Todestag, am 14. Rabī' I hätten die Mekka belagernden Truppen die Todesnachricht erhalten, hat Nöldeke Einspruch erhoben. Mit Recht, der Zeitpunkt, an dem die Nachricht eintraf, wird bei Tabarī angegeben, es ist der 1. Rabī' II (vgl. 3, 4, 2334, 2) in guter Übereinstimmung mit der Angabe über die Entfernung zwischen Medīna und Ḥūwārīn, die Ṭab. 2, 1, 406, 5 f. als 12 Tage angegeben wird. Jezīd erreichte ein Alter von 38 Jahren nach Kutaiba Ma'ārif 120, 6; 'Iķd 2, 223, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Țab. 2, 1, 488, 15. Glücklicherweise sind auch dichterische Nachrufe anderer Art erhalten, vgl. Wright, Opuscula arabica S. 118 das Gedicht des 'Abdallāh ibn Ḥammām as-Salūlī; Aḥṭal ed. Ṣalḥānī¹ 289, 5; vielleicht auch ein Gedicht von al-Aḥwaṣ vgl. Masʿūdī Murūgˇ C 2, 68, 19.

über die Todesursache erwarten 1). Hūwārīn gehörte zum Bezirke von Hims (Emesa2). Die Araber erwähnen es erstmalig bei dem Wüstenzuge Hālids zur Eroberung Syriens von Palmyra nach Damaskus<sup>3</sup>). Es entspricht dem heutigen Hawārīn, etwas nördlich der Straße von Palmyra nach Ba'albek4). Von einem Kalifenschloß scheint nichts mehr dort erhalten zu sein<sup>5</sup>), erwähnt werden Reste eines römischen Kastells und einer christlichen Basilika. Was Jezīd an diesen Ort zog, lassen zwei Besonderheiten der Umgebung erraten. Etwa 3 Stunden SSW von hier, in der Nähe des Klosters Mar Eljan, ist eine Anlage für den Gazellenfang, sicher ein Beweis dafür, daß das Gebiet wildreich war<sup>6</sup>). Östlich von Hawarin befindet sich ein natürliches Dampfbad, das nach der Königin von Saba benannt ist, Hammam Belkis; es wird als "sehr heilkräftig gegen Rheuma und Gicht" bezeichnet?). An einem Fußleiden, wahrscheinlich Gicht, litt Jezid schon zu Anfang des Jahres 63 d. H. Als der Bote, den die in Medina bedrängten Umaijaden nach Syrien schickten, zu Jezīd gelangte, hatte dieser die Füße in einer Schale mit Wasser, um die Schmerzen zu lindern8). Wohl kann der Wein, vielleicht insbesondere die starken Gewürze, die man ihm bei der Mischung zuzusetzen pflegte 9), die Entstehung der Gicht veranlaßt haben. Möglich ist jedoch auch, daß sie von den Strapazen der Jagden herrührt. Doughty hat darauf hingewiesen, wie verbreitet unter den Beduinen rheumatische Leiden sind, auch unter den ärmeren, bei denen ein Mißbrauch alkoholischer Getränke nicht

¹) Daß in Ḥūwārīn Jezīd auch die Nachricht von der Erkrankung seines Vaters, die zu Tode führte, empfing, vgl. Ṭab. 2, 1, 203, 14. Erwähnt wird der Ort in einem Verse Jezīd's (Aġ. 16, 88, 26) als Wohnsitz seiner Gemahlin Umm Ḥālid.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ţab. 2, 1, 427, 19; 'Iķd 2, 223, 20; dagegen zum Bezirke von Damaskus gerechnet Kutaiba Ma'ārif 120, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Tab. 1, 4, 2109, 9.

<sup>\*)</sup> Vgl. Socin-Benzinger in Baedeker's Palästina und Syrien 3 S. 379.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ob Jezīd überhaupt Freude am Bauen gehabt hat, wie die späteren Umaijaden, ist m. W. nicht bezeugt.

<sup>6)</sup> Ebenda S. 364, wo auch weiterhin am Wege nach Palmyra eine "Steinbockquelle" genannt wird.

<sup>1)</sup> Ebenda a. a. O. und ZDPV 23, 71 zu Tell Abū Rabāh.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Tab. 2, 1, 406, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Der Mischungszusatz wird erwähnt unten im Gedicht 5, V. 4 gegenüber dem Vorwurf des Abū Huzāba oben S. 34.

vorliegt. Diese Auffassung wird besonders dadurch nahegelegt, daß in der abbasidischen Herrscherfamilie, die dem Weingenuß sehr ergeben war, die Gicht außerordentlich selten auftritt, wie bei dem sehr energischen Muwaffak nach seinem Kriegszuge durch das rauhe Medien<sup>1</sup>).

Der Ort Huwarin, den Jezid in gesunden Tagen wohl zur Befriedigung seiner Jagdlust, in Tagen der Krankheit zur Wiederherstellung seiner Gesundheit aufgesucht hatte, wurde auch seine letzte Ruhestätte<sup>2</sup>).

Welche Wahrscheinlichkeit besteht dafür, daß dieser Jezīd wirklich der Verfasser der in der Escorialhandschrift Msc. arab. 391, fol. 50b ihm zugeschriebenen Gedichte ist?

Bei Jezīds Vater Muʿāwija wird öfter der Sinn für die Dichtkunst, die Freude an treffenden Versen hervorgehoben<sup>3</sup>). Jezīds Mutter dichtete selbst und wiederum ein Sohn Jezīds, mit Namen Ḥālid, war ebenfalls dichterisch begabt<sup>4</sup>). So würde auch ohne weitere Zeugnisse die Angabe der Handschrift einige Beachtung verdienen.

Daß Jezīd in der poetischen Literatur seines Volkes bewandert war, wird öfter hervorgehoben. So spielt er bei einer Heerschau auf einen Vers des 'Umar ibn abī rebī'a an<sup>5</sup>), zitiert einen Vers von Muḥammeds Zeitgenossen und Gegner Ibn az-Ziba'rā<sup>6</sup>), ebenso von dem Murriten al-Ḥuṣain ibn al-Ḥumām<sup>7</sup>) und kennt auch Verse von al-'Abbās ibn Mirdās<sup>8</sup>) und Ġerīr<sup>9</sup>). Sinn für Sprachschönheit im Sinne der Sprachrichtigkeit wird ihm zugeschrieben von Abū Hilāl al-'Askarī, der berichtet: "Jezīd ibn Mu'āwija sagte oft: 'Hütet euch, den festen Stimmeinsatz in den leisen zu verwandeln, das ist schlimmer und tadelnswerter, als

<sup>1)</sup> Tab. 3, 4, 2119, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 'Ikd 2, 216, 7 (nach Ibn Wāḍiḥ 2, 301, 9 soll die Beisetzung in Damaskus erfolgt sein).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Vgl. Ma'n ibn Aus, Einleitung S. 11; Ag. 19, 101, 7; 13, 167, 9; 3, 18, 18; 14, 88, 24.

<sup>4)</sup> Kut. Ma'ār. 75, 1 ff.; Aģ. 16, 88, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Kāmil 385, 3; Aģ. 1, 39, 4 ('Umar 1, 54).

<sup>6) &#</sup>x27;Ikd 2, 223, 8.

<sup>7)</sup> Tab. 2, 1, 380, 14 (Hamāsa Būlāk 1, 103, 18).

<sup>8)</sup> Ag. 13, 64, 14.

<sup>9)</sup> Vgl. unten S. 52.

Dialekt zu sprechen""1). Das scheint eine sehr wunderliche Überlieferung zu sein. In dem Jezīd, wie ihn die landläufige Überlieferung zeichnet, sucht man dergleichen nicht und doch wird kein Irrtum vorliegen. Es war die Eigentümlichkeit seiner väterlichen Verwandten, den festen Stimmeinsatz aufzugeben²). Bei dem Aufenthalt in den Zeltlagern der Wüste, vielleicht auch schon in der Sprechweise der Mutter hatte Jezīd eine Stufe der Sprachentwicklung kennen gelernt, die der alten Literatursprache näher stand. So kann Jezīd im Stolz auf seine mütterliche Abkunft diese Äußerung sehr wohl getan haben. Die Kenntnis der älteren Poesie und der alten Literatursprache waren aber die äußeren Voraussetzungen für eigenes dichterisches Schaffen.

Gedichte werden Jezīd auch außerhalb der genannten Escorialhandschrift zugeschrieben. So nennt das Kitāb al-agānī für ein im
Dīwān des 'Umar ibn abī rebī'a überliefertes Gedicht Jezīd ibn
Mu'āwija als Verfasser³); das wäre mithin umstrittenes Eigentum.
Erhebliche Bedenken bestehen auch gegen die Verfasserschaft der
Verse über den Zug gegen Byzanz. Endlich ist das bei Ṭabarī
mitgeteilte Gedicht, das Jezīd nach dem Tode Ḥusains an die
Bewohner von Medīna gerichtet haben soll⁴), um diese zu beruhigen, wahrscheinlich untergeschoben. Ein Fürst, der zur Empörung bereite Bewohner seines Reiches mit eigenen Versen zu
beschwichtigen sucht und sich wegen einer früheren Regierungshandlung entschuldigt, wäre auch in der Umaijadenzeit eine auffällige Erscheinung, und wie hätte ein solcher außerordentlicher
Schritt des Kalifen ohne Rückwirkungen, und wären es auch nur
erbitterte Antwortgedichte, bleiben können?

Im Kitāb al-aġānī wie im Dichterbuch des Ibn Kutaiba ist Jezīd kein besonderer Abschnitt eingeräumt, man scheint ihn, um mit dem Tübinger Ästhetiker Köstlin zu reden, als "dichtenden Menschen", nicht als Dichter angesehen zu haben. Was sonst im Kitāb al-aġānī verstreut über Jezīd angegeben wird, erweckt nicht besonders hohe Erwartungen. Da wird bei einem Gesangstext angegeben, daß Jezīd zwei Verse eines anderen übernommen,

<sup>1)</sup> Kitāb aṣ-ṣinā'atain 351, 7.

<sup>2)</sup> Vgl. 'Umar IV S. 103 ff.

<sup>3)</sup> Ag. 2, 136, 10 zu 'Umar Dīwān Gedicht 17.

<sup>4)</sup> Tab. 3, 1, 565, 20 ff.

etwas verändert und durch einen eigenen Vers erweitert¹), oder daß Jezīd einen Vers gedichtet und von Aḥṭal die Fortsetzung verlangt hat²). Nach einer anderen Erzählung soll Jezīd dem Dichter Ğerīr mitgeteilt haben, einige Verse von ihm habe er seinem Vater Muʿāwija öfter vorgetragen und ihn bis zu seinem Lebensende in dem Glauben gelassen, daß er selbst deren Verfasser sei³). Eine aus starken inneren Quellen gespeiste dichterische Kraft braucht nicht von anderer Schaffen zu entlehnen. Freilich, wenn ein weltkundiger Vater dergleichen dem Sohne glauben soll, muß dieser immerhin über ein gewisses dichterisches Können verfügt haben; mit wenigen widerrechtlich angeeigneten Versen kann man urteilsfähigen Angehörigen gegenüber seinen Dichterruhm weder begründen noch behaupten. Endlich sollen zwei Verse in einem Gedichte des Jezīd von al-Aʿšā stammen 4).

Mit der zeitlichen Sicherung der in der Escorialhandschrift mitgeteilten Gedichte steht es so: Die Gedichtsammlung, zu der sie gehören, fällt in die Zeit nach 1252 u. Z. Die anderen Quellen, in denen ein Teil der Verse erscheint, sind nicht viel früher. Jākūt starb 1229, die Basrische Hamāsa stammt aus dem Jahre 1249 und Nawāgī, der Verfasser der Helbet el-kumait starb erst 1455. Die Sicherung zweier Verse durch Hariri, der 1122 u. Z. starb, muß außer Betracht bleiben, weil die Verse in den Kommentaren dem 'Adī ibn ar-Rikā', einem jüngeren Zeitgenossen Jezīds, zugeschrieben werden 5). So bleibt bei dem hier vorgelegten Material eine Lücke von über fünfhundert Jahren zwischen dem Leben Jezīds und der ersten Bezeugung eines der ihm zugeschriebenen Gedichte. Möglicherweise findet sich jedoch wenigstens für einen Vers eine etwas ältere Stütze. Mas'ūdī spricht in den Murūg von Jezīds "Herabsteigen unter die, welche ihr Bekenntnis von der Einheit Gottes verleugnen"6). Das kann auf den letzten Vers des ersten Gedichtes gehen, der sich wohl einer gewissen "Berühmtheit" erfreute, Nawāgī führt ihn ja zweimal an7). Die Muhammedaner

<sup>1)</sup> Aġ. 13, 64, 10 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Aġ. 7, 178, 29.

s) Ag. 7, 52, 17; 59, 18.

<sup>4) &</sup>quot;Ikd 2, 215, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vgl. Šerīšī 1, 11, 23.

<sup>6)</sup> Murūğ C 2, 70, 18.

<sup>7)</sup> Vgl. unten zur Stelle.

nehmen Anstoß an der christlichen Trinitätslehre und sehen nur in ihrem "Gott ist Einer") einen wirklichen Monotheismus. Darf man die erwähnte Beziehung als sicher ansehen, so würde der Abstand, da Mas'ūdī gegen 956 u. Z. starb, weniger als dreihundert Jahre sein, immerhin noch eine lange Zeitspanne.

Bedenken, die den Gedichten selbst entnommen werden können, sind, um beim Äußeren zu beginnen, das Metrum des sechsten Stückes. Muğtatt ist in der älteren Zeit nicht häufig, doch ist es im Kitāb al-aġānī schon bei Welīd ibn Jezīd bezeugt<sup>2</sup>).

Inhaltlich sind die astronomischen Beziehungen im ersten und dritten Gedicht zu beachten. Auch sie könnten auf spätere Abfassungszeit schließen lassen, allerdings nur bei einem Dichter in weniger bevorzugter Stellung. Von Jezīds Sohn Hālid wird berichtet, daß er schon mit Chemie sich beschäftigt habe und es werden ihm Abhandlungen über diesen Gegenstand zugeschrieben<sup>3</sup>). Danach wird man dem Vater die bescheidenen astronomischen Beziehungen wirklich ohne Bedenken zutrauen können.

Schwerer wiegt ein anderes Bedenken. Kann man die innere Vornehmheit, die Feinheit der Empfindung<sup>4</sup>), die Zartheit des Ausdrucks, wie sie in manchem Verse der kleinen Sammlung hervortritt, von einer Zeit erwarten, der ein Ahtal und Ferazdak angehörten? Man möchte aus dem wirklich großen Abstande zwischen jenen und dem Dichter der vorliegenden Verse auf die Notwendigkeit einer längeren Entwicklung schließen und damit auf einen großen zeitlichen Abstand. Indessen neben Ahtal und Ferazdak steht als Zeitgenosse auch 'Umar ibn abī rebī'a und dessen Gesinnung und Empfindung steht hoch über der jener beiden. Wenn also dort in einer vornehmen Familie, die aus dem Kreise der Gleichgestellten nicht heraustrat, die Vererbung einer gewissen, über den Durchschnitt der Zeitgenossen hinausgehenden Herzensbildung und wohl auch deren Erweiterung durch eine sorgfältige Erziehung möglich war, so muß man die gleiche Möglichkeit für

<sup>1)</sup> Sūre 112.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Aġ. 6, 109, 5 ff.

Ag. 16, 88, 3; vgl. Brockelmann, Geschichte der arabischen Literatur I,
 Nr. 5.

<sup>4)</sup> Von den Fragmenten außerhalb der mitgeteilten Sammlung ist hier zu erwähnen Ag. 16, 88, 21.

den Regierungspalast zu Damaskus und die Häuptlingszelte der syrischen Wüste zugeben.

Als Umaijaden bezeichnet der Dichter sich selbst, und zwar als Nachkommen des Abū Sufjān¹); an Welīd ibn Jezīd kann man also nicht denken, da dieser zu den Merwaniden gehört. Der Dīwān der kuraišitischen Dichter ist wohl leider verloren2), eine umfassende Kenntnis der dichterisch begabten Nachkommen des Abū Sufjān also erschwert. Soweit im Kitāb al-agānī die Kenntnis der Dichternamen vermittelt wird, bleibt die Wahl zwischen Jezīd und seinem Sohne Hālid; will man auch die Zijadiden einbeziehen, so würde noch Salm ibn Zijād hinzutreten3). Gehört das siebente Gedicht dem gleichen Verfasser an, so bleibt nur Jezīd übrig: nur er ist zur Regierung gelangt, die Huldigung für Halid war bloß in Aussicht genommen 4). Indessen besteht noch eine Schwierigkeit: der Dichter bezeichnet Mekkas Niederung als "Ort seiner Geburt" und Jatrib, d. h. Medīna, als "Ort der Niederlassung" 5). Über Jezīds Geburtsstätte ist m. W. keine genaue Angabe überliefert, die Wahrscheinlichkeit spricht dafür, sie in Syrien, vielleicht in Damaskus, zu suchen. Weiter ist bezeugt, daß Jezīd sich zeitweise in Medīna aufgehalten hat6), aber wahrscheinlich nie längere Zeit. Jedoch wie die Familie des 'Umar ibn abi rebīʿa ?) wird auch die Jezīds in Medīna ein Haus besessen haben, von der Zeit her, in der Medīna der politische Mittelpunkt des Reiches war. Weiter muß die Möglichkeit, daß Jezīd doch in Mekka geboren wurde oder daß er von der Heimat seiner Ahnen spricht, offen gelassen werden.

¹) Gedicht 10, V. 9. Dadurch wird die Möglichkeit, der im Lisān al-'Arab (1, 62, 23) erwähnte Dichter Jezīd ibn Mu'āwija könnte der Verfasser sein, ausgeschlossen. Dessen Großvater war nicht Abū Sufjān, sondern 'Amr und er gehörte zu den Banū 'Āmir ibn Ṣa'ṣa'a, die keine engere Beziehung zu Mekka hatten. Auch in der Kunja unterscheiden sich beide. Der Kalife hieß Abū Ḥālid, dagegen jener andere wenig bekannte Mann Abū Du'ād.

<sup>2)</sup> Vgl. 'Umar IV, S. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vgl. Ag. 8, 190, 13.

<sup>4)</sup> Tab. 2, 1, 471, 18; 472, 5; 10.

<sup>\*)</sup> Gedicht 10, V. 8.

<sup>•)</sup> Ag. 14, 63, 17; 16, 88, 22.

<sup>7)</sup> Vgl. 'Umar IV, S. 12 f.

Wollte man an eine Fälschung denken, so fragt man vergebens nach dem Zweck. Jezīd war in späterer Zeit im Osten nicht beliebt. Daß die glühende Verehrung, die vereinzelt für seinen Vater Mu'āwija bis in die Abbasidenzeit bewahrt worden war, auf ihn sich übertragen hätte, wird nicht berichtet; um wie jener zum Propheten aufzurücken<sup>1</sup>), fehlten bei ihm ja auch alle Vorbedingungen. Bei den Andalusiern mangelte aber wohl zunächst die sprachliche Kraft und die Reinheit der Sprache, um dergleichen zu schaffen. Man könnte annehmen, bei einem Fürsten, der innerlich Jezids Lebensanschauungen nahe stand, habe ein Hofdichter sich beliebt machen wollen, mit der Kenntnis von Gedichten Jezīds sich gebrüstet und diese selbst erdacht. Es würde sich dann um einen Berufsdichter handeln, dem man neben der Geschicklichkeit, sich in eine fremde Seele zu versetzen, auch ein großes technisches Können zutrauen müßte. Auffällig wäre dann die ungesucht schlichte Sprache, das Fehlen von Wortspielen, wie sie den späteren Dichtern nahezu unbewußt in die gebundene Rede fließen. Auch die Reimbehandlung im elften Gedicht2) weist eher auf einen Liebhaber, als einen Dichter von Beruf, und ebenso sind im zweiten und neunten Gedicht verhältnismäßig leichte Reime verwendet. Sprachlich ist an den Gedichten nichts auszusetzen, sie passen durchaus in die Zeit, der sie zugeschrieben werden, und können, wenn jahrelange Beschäftigung mit den Gedichten des 'Umar ibn abi rebi'a und seiner Zeitgenossen ein Urteil gestatten, sehr wohl von einem Kuraišiten dieser Zeit herrühren. Freuen wir uns also, um an ein Wort des Dichters anzuknüpfen, der liebenswürdigen Verse als Worte Jezids, solange nicht neue Funde zur Aufgabe dieser Überlieferung zwingen.

<sup>1)</sup> Mukaddasī 399, 11 und 389 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der erste und der letzte Vers gehen auf *ijah* aus, nicht auf *tijah* wie die übrigen Verse.

# ا قال یزید بن معویة بن ابی سفین بن حرب

وَهَمْسَةُ كُرْمٍ بُرْجُهَا تَعْرُ دَيِّهَا وَمَطْلَعْهَا ٱلسَّاقِي وَمَغْرِبُهَا نَمِي وَمَعْرِبُهَا نَمِي وَمُشْرِبُهَا نَمِي وُسُمْسَةُ كُرْمٍ إِلَى ٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ٱلْحُوَّمِ وَنَشِيرُ إِلَى ٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ٱلْحُوَّمِ إِذَا بُرِلَتْ مِنْ الْخَطِيمِ وَزَمْزَمِ إِذَا بُرِلَتْ مِنْ الْخَطِيمِ وَزَمْزَمِ فَإِنَا عَلَى دِينِ ٱلْمَسِيحِ بْنِ مَرْيَمِ فَإِنْ حُرِّمَتْ يَوْمًا عَلَى دِينِ ٱلْمَسِيحِ بْنِ مَرْيَمِ

## وقال ايضا

مَا حَرَّمَ ٱللَّهُ شُرْبَ ٱلْخَمْرِ عَنْ عَبَثٍ مِنْهُ وَلٰكِنْ يُسَرُّ مُودَعٌ فِيهَا لَمَّا رَأَى ٱلنَّاسَ ٱلْحَوْرُا مُعْرَمِينَ بِهَا وَكُلَّ فَيِّ خَوَرْهُ مِنْ مَعافِيهَا أَرْحَى بِتَعْرِيمِهَا خَرْفًا عَلَيْهِ بِأَنْ يُضْحُوا لَهَا شَجَّدًا مِنْ دُونِهِ تِيهَا

## وقال ايضا

وَمُكَامَةٍ صَفْرَاء فِي قَارُورَةٍ زَرْقَاء تَخْمِلُهُ يَدُّ بَيْضَاءِ فَالْخَمْرُ شَمْسُ وَٱلْخَبَابُ كَوَاكِبُ وَٱلْكَفُّ تُطْبُ وَٱلرُّجَابُ سَمَاء

## وقال ايضا

أَتُولُ لِعَيْنِي حِينَ جَادَتْ بِدَمْعِها وَإِنْسَانُهَا فِي لُجَّةِ ٱلدَّمْعِ يَغْرَقُ خُذِى بِنَصِيبٍ مِنْ تَعَاسِنِ وَجْهِهَا دَعِى ٱلدَّمْعِ لِلْيَوْمِ ٱلَّذِى نَتَفَرَّقُ

## وقال ايضا

رَدَالَ آغْتَنِمْ مِنْ دَهْرِدَا غَفَلَاتِهِ نَعَقْلُ ذِمَامِ آلدَّهْرِ غَيْرُ رَثِيقِ
رَتَالَ آغْتَنِمْ مِنْ دَهْرِدَا غَفَلَاتِهِ نَعَقْلُ ذِمَامِ آلدَّهْرِ غَيْرُ رَثِيقِ
رَنَاوَلَنِي كَأْسًا كَأَنَّ بَنَانَهُ ثُخَضَّبَةٌ مِنْ لَوْنِهَا بِخَلُوقِ
إِذَا مَا طَغَا فِيهَا ٱلْمِزَاجُ حَسِبْتَهَا كَوَاكِبَ دُرِّ فِي سَمَاءِ عَقِيقِ
فَدَا مَا طَغَا فِيهَا ٱلْمِزَاجُ حَسِبْتَهَا كَوَاكِبَ دُرِّ فِي سَمَاءِ عَقِيقِ
فَدَا مَا طَغَا فِيهَا ٱلْمِزَاجُ حَسِبْتَهَا رَتَكُسُو وُجُوةً ٱلشَّرْبِ ثَوْبَ شَقِيقِ
مَنْ لَنَّاتِ دَهْرِي لَقَانِعْ بِخُلُو حَدِيثٍ أَوْ بِمُرِّ عَتِيقِ
وَإِنِّي مِنْ لَذَّاتِ دَهْرِي لَقَانِعْ بِخُلُو حَدِيثٍ أَوْ بِمُرِّ عَتِيقِ
هُمَا مَا هُمَا لَمْ يَبْقَ شَيْءً سِوَاهُمَا حَدِيثُ صَدِيقٍ أَوْ عَتِيقُ رَحِيقِ

## وقال ايضا متغزلا

أَسْرَفْتُ فِي ٱلْكِتْمَانِ وَذَاكَ مِبَّا دَهَانِي كَتَمْتُهُ كِتْمَانِي

# [وقال ايضا]

رَقَدُ كُلِّلْتُ إِكْلِيلًا مِنَ آلْيَانُوتِ أَلْوَانَا وَحَوْلِ اللَّهِ مِنْ آلْيَانُوتِ أَلْوَانَا وَحَوْلِ سَادَةً مِثْلِي عَبِيدًا لِي وَغِلْمَانَا فَمَا يُعْطَمُ فِي عَيْنِي عَظِيمٌ كَانَ مَنْ كَانَا

#### وقال ايضا

رَلَهَا تَلَاتَيْنَا رَجَدْتُ بَنَانَهَا تُخَفَّبَةً تَكْكِى عُصَارَةَ عَنْدَمِ نَقُلْتُ خَضَبْتِ ٱلْكَفَّ بَعْدِى أَهْكَذَا يَكُونُ جَزَاءِ ٱلْمُسْتَهَامِ ٱلْمُتَيَّمِ

ò

فَقَالَتْ وَأَلْقَتْ فِي آلْخَشَا لَاعِمَ آلْجُوَى مَقَالَةَ مَنْ بِٱلْخُبِّ لَمْ يَتَبَرَّمِ

بَكَيْتُ دَمًا يَوْمَ ٱلنَّوَى فَمَنَعْتُهُ بِكَقِّى فَٱحْمَرَّتْ بَنَانِى مِنْ دَمِ

وَلَوْ قَبْلَ مَبْكَاهَا بَكَيْتُ صَبَابَةً بِسُعْدَى شَفَيْتُ ٱلنَّفْسَ قَبْلَ ٱلتَّنَدُّمِ هُ

وَلَكِنْ بَكَتْ قَبْلِى فَهَيَّجَ لِي ٱلْبُكَى بُكَاهَا فَقُلْتُ ٱلْفَضْلُ لِلْمُتَقَدِّمِ

وَلٰكِنْ بَكَتْ قَبْلِى فَهَيَّجَ لِي ٱلْبُكَى بُكَاهَا فَقُلْتُ ٱلْفَضْلُ لِلْمُتَقَدِّمِ

## وقال ايضا

لَمْ تَنَمْ مُقْلَتِي لِطُولِ بُكَاهَا وَلِمَا جَالَ فَوْقَهَا مِنْ قَذَاهَا فَالْقَدَى كُنْلُهَا إِلَى أَنْ أَرَى وَجْهَ شُلَيْمَى وَكَيْفَ لِي أَنْ أَرَاهَا أَنْ أَرَاهَا أَكْدَثَتْ مُقْلَتِي بِإِدْمَانِهَا ٱلدَّمْ عَ وَهِجْرَانِهَا ٱلْكَرَى مُقْلَتَاهَا فَلْكَنَتَ مُقَلَتَهَا كَلْكَرَى مُقْلَتَاهَا فَلْعَيْنَاهَا فَلْعَيْنَاهَا كَلْمَتْ مُكْلِبًا عَيْنَاهَا فَلْعَيْنَاهَا فَلْعَيْنَاهُا فَلْعَيْنَاهَا فَلْعَيْنَاهَا فَلْعَيْنَاهَا فَلْعَيْنَاهَا فَلْعَيْنَاهُا فَلْعَلَاهُا فَلْعَلَاهُا فَلْعَلَيْكَاهُا فَلْعَلَيْكُوا فَيْفَالِكُولِ فَلْعَلَاهُا فَلْعَلَاهُا فَلْعَلَيْكُولَى مُعْلَيْكُولَى فَعَلَيْكُولَى فَلْعَلَاهُا فَلْعَلْمُ فَلَا فَلْعَلْمُ فَلْعَلَاهُا فَلْمُ فَلْعَلَيْكُولُولُ فَلَا لَا لَهُ فَلْكُولُولُولُولُولُ فَلَا لَا لَهُ فَلْمُ لَهُ فَلْمُلْكُولُ فَلْمُ لَا عَلَيْهُمْ فَلَيْكُولُ فَلْمُ لَا لَهُ فَلْمُ لَا فَلْمُ لَعْلَا فَلْمُ لَا لَهُ فَالْمُلْلَاقُولُ فَالْمُلْمُ فَلَا لَكُولُولُ فَلْمُ لَا لَهُ فَلْمُلْكُولُ فَلَا لَا لَا لَهُ فَالْمُلْلِكُ فَلْمُ لَعْلَالَاهُا لِلْمُلْعُلِقَالَا فَلْمُلْكُولُولُ لَعْلَالَالْمُلْكُولُ فَالْمُلْعِلَا فَالْمُلْعُلِيْكُ فَلْمُلْعُلِكُ لَلْمُلْعُلِكُ لَلْمُلْعُلِكُ لَلْمُلْعُلِكُ لَلْمُلْعُلُولُ لِلْعُلِكُ فَالْمُلْعِلَا فَلْمُلْعُلِكُ لَا لَهُ فَالْعُلَالَالْمُلْعُلِلْمُلْعُلِكُ لَا لَا لَا لَا لَالْمُلْعُلِكُ لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَالْعُلْمُ لَا لَا لَا لَا لَا لَالْعُلْمُ لَا لَا لَا لَا لَالْمُلْعُلِلْكُولُ لَا لَا لَا لَالْمُلْعُلِهُ لَا لَا لَا لَالْمُلْعُلِلْكُولُ لَا لَا لَالْمُلْعُلُ

### وقال ايضا

 وَإِلَى أَبِى سُفْيَانَ يُعْزَى مَوْلِدِى فَمَنِ ٱلْمُشَاكِلُ لِي إِذَامَا أُنْسَبُ اللهُ أَنْسَبُ اللهُ أَنْسَبُ اللهُ أَنْسَبُ اللهُ أَنْسَبُ اللهُ مَاءِ وَلَجَنُهُا لَا أُخْجَبُ السَّمَاءِ وَلَجَنُهَا لَا أُخْجَبُ

### وقال ايضا

یا نِسَاءِ آلْحَیِّ عُدْنَنِیَهٔ حَجَبُوا عَنِی مُعَدِّبِیهٔ رَشَاً کَالْبَدْرِ طَلْعَتْهُ لَوْ سَقَانِی سُمَّ سَاعَتِیهٔ لَوْ سَقَانِی سُمَّ سَاعَتِیهٔ لَمْ أَقُلْ إِنِّی سَکِرْتُ وَلَا إِنَّ مَا أَهْوَاهُ مِلَّتِیهٔ مَنْ مُجِیرِی مِنْ هَوی قَمَرٍ قَدْ مَلَا نَارًا حُشَاشَتِیهٔ فَهُو جَیِّی وَهُو نَرْضِی وَهُو سُنَّتِیهٔ فَهُو جَیِّی وَهُو نَرْضِی وَهُو سُنَتِیهٔ وَهُو دِینِی وَهُو آخِرَیی وَهُو نَارِی وَهُو جَنَّتِیهٔ وَهُو دِینِی وَهُو آخِرَیی وَهُو نَارِی وَهُو جَنَّتِیهٔ أُمَّیٰی مِنْ عَظْمِ مَعْرَفَتِی وَجَرَاحِی مِنْ جَوَارِحِیهٔ أُمَّیٰی مِنْ جَوَارِحِیهٔ أُمَّیٰی مِنْ جَوَارِحِیهٔ

### وقال ايضا

بِجَهْع جَفْنَيْكِ مَنَّ ٱلْبُرْءِ وَٱلسَّقَمِ لَا تَسْفِكِي مِنْ جُفُونِي بِٱلْفِرَاقِ دَمِي إِلَّا الْعَنَمِ إِلَّا الْعَالَةُ الْبَيْنِ بِالْعَنَمِ الْقَارَةُ مِنْكِ تُعْيِينِي وَأَنْصَعُ مَا رُدَّ ٱلسَّلَامُ عَدَاةَ ٱلْبَيْنِ بِالْعَنَمِ تَعْلِيقًا بِلَا أَلَمِ تَصَرَّمَتْ جَهْرَةً فِي مَا وَجْنَتِهِا وَٱلْجَمْرُ فِي ٱلْمَاءِ خَافٍ عَيْرُ مُضطَّرِمِ تَصَرَّمَتْ جَهْرَةً فِي مَا وَجْنَتِها وَالْجَمْرُ فِي ٱلْمَاءِ خَافٍ عَيْرُ مُضطَّرِمِ وَمَا نَسِيتُ وَلَا أَنْسَى تَعَشَّمَهَا وَمِيسَمُ ٱلْخُرِّ عَقْلُ عَيْرُ فِي عَلَمِ حَمَّى إِنَّا طَلَمَ عَنْهُ ٱلسِلْكِ فِي ٱلطَّلَمِ حَمَّى إِنَّا طَلِم عَقْدُ ٱلسِلْكِ فِي ٱلطَّلَمِ عَنْهُ ٱلسِلْكِ فِي ٱلطَّلَمِ مَتَّى إِنَّا طَلِم عَنْهُ ٱلسِلْكِ فِي ٱلطَّلَمِ مَتَى الطَّلَمِ عَلْمَ السِلْكِ فِي ٱلطَّلَمِ عَلَيْ الطَّلَمِ وَعَلَيْ فَالْمَا عَلْمُ السِلْكِ فِي ٱلطَّلَمِ وَلَا اللَّهُ فَي الطَّلَمِ وَمَنْ عَبَيْرِ فِي ضَوْءِ مُنْتَظِم وَعَلَى السَّلْكِ فِي ٱلطَّلَمِ وَطِلْتُ أَلْمُ السِلْكِ فِي ٱلطَّلَمِ وَمَنْ عَبَيْ أَنِي أَتَى الْقَلْ أَسِيَّا فَٱسْفِكِنَ دَمِي وَطِلْتُ أَلْتُمْ عَيْنَيْهَا وَمِنْ عَجَبٍ أَنِي أَتَى أَتِي أَتِي أَتِي أَلِي اللَّهُ السَّيَّا فَٱسْفِكِنَ دَمِي وَطِلْتُ أَلْتُمْ عَيْنَيْهَا وَمِنْ عَجَبٍ أَنِي أَتِي أَتِي أَتِي أَتِي أَتِي أَتِي السَّيَا فَآسُفِكِنَ دَمِي وَمَن

11

#### Zur Feststellung des Textes.

- 1. Helbet el-kumait (a) 117, 9: V. 1, 1a, 3, 2, 3a, 3b, 4.
- 1. إومطلعها 1. Helb
- مُدَامٌ كَتِبْرِ فِي إِنَا كَفِضَّةٍ وَسَإِن كَبَدْرٍ مَعْ نَدَامَى كَأَجْمِ 1a:
- بالبنان Helb [بالا كف .2
- 3. ابزلْتُ sehr nahe, نَزَلَتْ Esc. بُزِلْتُ; sonst läge die Vermutung نَرَات Sehr nahe, Helb نثرا زجاجة Helb اناءة المن الطال Helb بين Helb إمن نفرا

لَهَا حَبَبٌ فَوْقَ ٱلْكُورِسِ كَلُولُو كَنَقْشَةِ دينَارٍ عَلَى دَوْرٍ دُرْهَمِ 3a:

نَمَا بَرِحَتْ حَتَّى آسْتَرَقَّتْ غَقُولَنَا وَحَتَّى بَقِينَا يَيْنَ صَرْعَى وَنُوَّم : 3b

- 4: Helb (b) 102, 13 فدرها Helb a فدرها
- 4, 2 Esc. خُذَى
- 5: Ḥam Baṣr f 303a das ganze Gedicht Ḥelbet el-kumait 101, 23:
   V. 4, 5, 7, 6.
  - 1. Başr اعنقن Esc. اعتقن
  - عقلاته 2. Esc. عقلاته
  - 4. إلمزاج Helb المزاج
  - 5. Esc. البر
  - 6. Helb اللذات
- 6, 2 کتبت Vermutung] Esc. کبته
- 7 schließt sich in der Handschrift ohne Überschrift unmittelbar an 6 an.
  - 3. Esc. يُعظُمُ
- 8, 4 نبنعته Vermutung] Esc. فبنحته, möglich wäre auch die Vermutung
  - 5 und 6 angeführt anonym Ḥarīrī Makāmen (ed. Beirut 1886) 15, 9 vgl. auch Ibn Ḥiǧǧa, Ḥizāna 132, 17. Nach aš-Šerīšī 1, 11, 23 ist 'Adī ibn ar-rikā' der Verfasser.
  - 5. Har Higga
  - 6. Esc. شعبت

- 9, 3 احدث Vermutung] Esc. احدث
  - 4 Esc. لعربات على الم
- 10: Jāķ 4, 500 (C 8, 27, 21): V. 1—5.
  - 2. Jāķ عتى
  - 4. Jāk غلق
  - 6. Esc. تونا Esc. وبهم
  - الس . Esc. الين بابي Esc. الس
- 11, 1 عننية Esc. عنيهُ عُكَانِية
  - من Esc. [ما اى سكوت Esc. [انى سكوت
  - عُظم Esc. اَمثُى Esc. امتى 7
- $12,\ 1$  حفونی Esc. تسفکی Esc. البر Esc. حفونی Esc. حفونی
  - 4. Esc. L
  - 5. Esc. الحو Esc. الحر Vermutung تجشبها Esc. عقلً قلم Esc. عَلم
  - ضو منظم .7. Esc
  - اسىاً .Esc وطلت .Esc

- (1.) Die Sonne aus des Weinstocks Traube, ihr Standort im Zodiakus ist jenes Fasses Tiefe, ihr Osten in des Schenken Hand, ihr West in meinem Munde.
- (2.) Um sie zu grüßen, heben wir die Hand, wie wir das altersgraue heilige Haus (in Mekka) grüßen.
- (3.) Wird dann der Wonnetrank vom Spund befreit und rinnt vom Fasse in die Gläser, so gleichet er den Tropfen von der heiligen Traufe, dem Tranke aus dem heiligen Brunnen.
- (4.) Und ist er dir an einem Tag versagt nach Ahmeds Glauben, so nimm ihn ruhig hin im Glauben an den Sohn Mariens, den Gesalbten.

2.

(1.) Allah hat nicht in einer Laune uns verwehrt, der Traube Saft zu trinken. Nein, ein Geheimnis ist darin verborgen: (2.) Als er bemerkte, wie die Menschen sich so schnell mit Leib und Seele diesem Trank verschrieben und jeden Wissenszweig aus dessen Weisheit Tiefen an sich rissen,

(3.) da offenbarte er das Weinverbot in eifersüchtiger Furcht, sie könnten in stolzer Überhebung ihn verlassen und den Wein

anbeten.

3.

- (1.) Ein goldner Firnewein in blauem Glas, den eine weiße Hand mir reicht,
- (2.) (das deute ich so:) der Wein, das ist die Sonne, die Perlen gleichen Sternen, die Hand ist mir die Weltenachse und das Glas der Himmel.

4.

- (1.) Zu meinem Auge sage ich, als die Tränen heftig ihm entströmen und die Pupille in der Tränenflut versinken will:
- (2.) Freu dich an ihres Angesichtes Schönheit! Laß die Tränen für den Tag, da wir uns trennen.

5.

- (1.) Als sich die Sterne schnell zum Horizonte wandten, wie junge kräftige Kamele hinter einem edlen Hengste her sich stürzen, rief mich ein Mann
- (2.) und sprach zu mir: "Liegt das Geschick nicht auf der Lauer gegen uns, so such die Zeit zu nützen; ein Bund mit dem Geschicke, der uns Schutz gewähren könnte, ist nicht sicher"
- (3.) und dabei reichte er mir den Becher, dessen Schein die Finger ihm gleich Krokussalbe färbte.
- (4.) Sobald der Mischungszusatz darin aufschäumt, glaubst du, an einem Purpurhimmel blinkten Perlensterne.
- (5.) Er dringt mit leisem Schritt in die Gelenke, wie wenn Gesundung durch den Körper rieselt, und hüllet das Gesicht der Zecher in ein Gewand von Kronen-Anemonen.
- (6.) So will ich gern verzichten auf alle Freuden meiner Zeit, wenn süße Unterhaltung und herber Edelwein mir winkt.
- (7.) Ja, alles muß vor diesen beiden doch verschwinden, vor Freundes Wort, vor edlem alten Wein.

- (1.) So über alle Maßen war ich geheimnisvoll, doch das gerade hat ins Unglück mich gestürzt.
- (2.) Die Liebe, die zu dir mich zieht, verbarg ich so, daß ich am Ende auch der Liebe selbst mein Heimlichtun verbergen wollte.

7.

- (1.) Mit einem Diadem ward ich gekrönt, das trug Rubinen mannigfacher Art
- (2.) und um mich standen edle Männer meiner Art, als meine Sklaven und als meine Pagen,
- (3.) doch keiner von den Großen ward vor meinen Augen wert geachtet, sei's, wer es sei.

8.

- (1.) Als wir einander wieder sahen, fand ich, daß sie die Finger trug gefärbt, als wären sie getaucht in Saft von Drachenblut.
- (2). Da sprach ich vorwurfsvoll: "Ob ich gleich fern von dir geweilt, hast du dir doch die Hand so schmücken können! Soll das mein Lohn sein dafür, daß mich Leidenschaft verzehrt und Liebe ganz in Fesseln schlägt?"
- (3.) Drauf sagte sie und ihrer Stimme Klang verriet, daß ihr die Liebe nicht war leid geworden aufs neue senkte sie mir damit ins Herz verzehrende Gluten —:
- (4.) "Als du von dannen gingst, da weinte ich blutige Tränen; ich wollte ihnen wehren mit der Hand, da wurden von Blute meine Finger rot". —
- (5.) Ja, wenn die Leidenschaft für Su'dā mir hätte Tränen ausgepreßt, bevor sie weinte, so würde ich für mein Sehnen Heilung wohl gefunden haben, statt daß mich jetzt die Reue faßt.
- (6.) Doch nun hat sie vor mir geweint, hat meiner Tränen Fluß durch ihre Tränen erst erregt; so hilft nur das Bekenntnis: "Dem, der zuerst den Weg betrat, gebührt der Ruhm als Führer".

9.

(1.) Mein Augapfel hat keine Ruhe gefunden, weil er so lange Tränen vergoß, es kreisten ja über ihm Fäserchen, (reizten ihn dauernd),

- (2.) und fortan bleiben diese Fäserchen für ihn die Augensalbe, bis ich Sulaimās Antlitz wiedersehe. Wie kann mir dieses Glück wohl wieder werden?
- (3.) Ja, angestiftet ward mein Auge dazu, daß es immer weint und immerdar den Schlummer flieht, nur durch ihr Augenpaar.
- (4.) So rinnen täglich aus den Augen mir die Tränen, die einzig und allein nur ihre Augen mir entlocken.

- (1.) Zu nächtlicher Stunde kam Zainab zu mir, als die Tiere waren zur Ruhe gebracht. Zur Seite einer Niederung lagen wir und der Tau rieselte nieder sacht.
- (2.) Um Mitternacht wars dort an der Steige, wo die beiden Wegemarken stehn. Schon wendeten sich die Sterne der Jungfrau zur Neige und auch der Skorpion wollte zu ihnen gehn.
- (3.) Mit Gruß und Heil empfing ich ihr Erscheinen und außer Gruß und Heil sagte ich Willkommen ihr, ,der Einen,.
- (4.) Wie hast du den Weg gefunden? Wer führte dich her zu mir? Mich trennte doch Falg und die Kuppe von Man'iğ und auch der Markab von dir.
- (5.) Und sagtest du nicht von den Deinen, sie seien mir abgeneigt und hielten dich fern von mir, jedoch viel stärker ist bei den Meinen die eifersüchtige Liebe zu mir.
- (6.) Doch, bannst du mich auch in die Ferne, so bleiben mir doch die Freunde, "die treuen,. Sie sind mir dauernd gewogen und mancher auch will mich erfreuen.
- (7.) Und daß ich nicht schwächlich mich beuge brennendem Liebesschmerz, bei deinem Ahn bewahrt mich der Verstand, der das Leben mir sichert, und ein vielgewandtes Herz.
- (8.) Vom Zemzem-Brunnen stamme ich her und von der Ka'ba Schranken. In Mekkas Niederung kam ich zur Welt, einen Wohnsitz habe ich Jatrib zu danken.
- (9.) Auf Abn Sufjan geht mein Stammbaum zurück. Wer will mir da wohl gleichen, wenn meine Ahnen werden genannt? "Es kann mich keiner erreichen,.
- (10). Und gäbe der Adel des Stammes einem Lebenden Recht, empor zum Himmel zu dringen, ich käme hinan, mich ließe man ein, ,ich wollte es sicher erringen,.

- (1.) Ihr Frauen der Niederlassung, besucht mich 'kranken Mann,! Sie, die meine Qualen verursacht, hält man mir fern 'fortan,.
- (2.) Es ist eine junge Gazelle, dem Monde gleicht ihr Gesicht und böte sie furchtbares Gift mir im Becher, ,ich weigerte mich nicht,.
- (3.) Ich spräche nicht: "Bin ja schon trunken, 'du wollest mir drum vergeben"; beriefe mich nicht auf das Weinverbot,: "Nur Muhammeds Lehre will ich leben".
- (4) Ach, wer schützt mich vor der Liebe zu der mondengleichen Maid? Auch in meinem letzten Stündlein bin vor dieser Glut ieh nicht gefeit.
- (5.) Ihr gilt meiner Wallfahrt Pilgern, ihr mein Weg zum Heiligtum. Frommer Brauch und gottgebotene Pflichten sind ihr Dienst, "mein schönster Ruhm,.
- (6.) Sie ist meines Glaubens Inhalt, ,den ich niemals noch verließ,, sie die Hoffnung auf ein Jenseit, meine Hölle und mein Paradies.
- (7.) Ihre Liebe gleicht den Schlägen, die das Hinterhaupt zerschellen, gleicht den Wunden, die die Glieder "mir, durchbohrt "die schnellen,.

#### 12.

- (1.) Wenn du die Augenlider (öffnest oder) schließest, so schenkst du mir Gesundung oder Leiden. So zwinge nicht aus meinen Augenlidern blutige Tränen über unser Scheiden.
- (2.) Ein Wink von dir raubt mir die Kraft, 'aus deiner Nähe zu weichen,. Am Trennungsmorgen ein Abschiedsgruß mit rosiger Hand, das ist für mich das ausdrucksvollste Zeichen.
- (3.) Hängt an die Freundin man den Sinn, so bringt das Weh dem Herzen, drum darf der Ohrring dankbar sein, daß er an ihr hängt ohne Schmerzen.
- (4.) In dem Glanze ihrer Wangen scheinet Feuerglut zu leuchten. Sonst verbleicht doch Glut in hehrem Glanze, "als wollt Wasser sie befeuchten,.
- (5.) Das bleibt mir unvergeßlich, wie von Scham ihr Gesicht ward verklärt. Das ist ja der Edelen Prüfstein, wie sie Freiheit von Trieben bewährt.

- (6.) Und als ihr in der Verwirrung die letzte Hülle dann sank, da rollten herab auch die Perlen; der Knoten der Kette zersprang.
- (7.) Da lächelte sie und es strahlten die Zähne an ihrem Mund, hell ward da die Nacht und sie suchte die Perlen zusammen "zur Stund,.
- (8.) Dann küßte ich unablässig ihre Augen ,in heftiger Glut,. Von Heilung spürte ich wenig, so vergieß nur ruhig mein Blut!

#### Bemerkungen.

Zu Gedicht 1: Neben Erinnerungen an altarabische Verehrung der Sonnengöttin setzen die Verse auch astrologische Vorstellungen voraus. Aus etwas späterer Zeit läßt sich eine Erzählung der Aganī zur Vergleichung anführen. Bei einem Zechgelage des Welid ibn Jezīd in mondheller Nacht, als das Bild des Gestirns in der großen Weinschale sich widerspiegelt, wird die Frage erhoben: "In welcher Mondstation steht heute der Mond?" Nach längerem Raten der Anwesenden findet einer die Antwort: "in der Weinschale" und erregt damit das Wohlgefallen des Welid (Ag. 6, 130, 20). Ähnlich wird hier auf außenliegende astrologische Beobachtungen verzichtet, der Wein ersetzt dem Dichter das Himmelsgestirn. Weniger schön heißt es bei Abū Nuwās: Wo immer im Zimmer der Wein ist, erblickst du den Osten, und wo er nicht ist, den Westen (Weinlieder 8,5). - V. 2: Der Text bietet wörtlich: "wir winken ihm mit den Händen". Nach Gazālī, Ihjā' al-'ulum 1, 178, 33 soll der Fromme, sobald er sich der Ka'ba nähert, seine beiden Hände erheben. - V. 3: Der arabische Dichter kann auch hier noch von der Sonne reden, im Deutschen wurde aus Rücksicht auf Verständlichkeit "der Wonnetrank" eingefügt. Die Fässer der Araber waren innen ausgepichte tönerne Gefäße mit einem Verschluß aus Lehm und Pech, dem zuweilen wohlriechende Stoffe beigefügt wurden (vgl. Ag. 6, 123, 23). Der heilige Brunnen ist der Zemzem im Osten der Ka'ba, dessen Wasser nach Snouck Hurgronje wahrscheinlich die Veranlassung zur Niederlassung in Mekka gab (Mekka I, 5). Nach der Sage geht der Brunnen auf den Quell zurück, den Hagar entdeckte, als ihr Sohn Ismael am Verschmachten war (Genesis 21, 19), vgl. Ibn Hišām, Sīra 71, 4 Das Wasser gilt als heilkräftig (Jākūt C 4, 401, 15). Im NW der

Ka'ba befindet sich der Hatim, meist Higr genannt, ein halbkreisförmiger, durch eine niedrige Mauer abgeschlossener Teil der Umgebung der Ka'ba, der ebenfalls für sehr heilig gilt. Die Sage verlegt hierher das Grab des Ismael und seiner Mutter Hagar, vgl. Ibn Hisam 5, 1. Über dem Hatim befindet sich die Traufe für die das Dach des Ka'ba-Gebäudes treffenden Niederschläge. Ihre Wertschätzung bezeugt die Tatsache, daß sie im Laufe der Jahrhunderte mehrmals mit Goldblech überzogen wurde (Mekka I, 4), doch ist von einer besonderen Ehrung der von ihr herabrinnenden Tau- und Regentropfen dem Verf. sonst nichts bekannt. arabische Text bietet "Tropfen vom Hatīm". - V. 4: Ahmed ist im Koran, Sure 61, 6 der Name, unter dem Muhammed als Prophet schon von Jesu voraus verkündigt wurde; wahrscheinlich ist der Parakletes zu einem periklytos umgedeutet worden. - Das Weinverbot war dem ältesten Islam fremd: Sure 16, 69 ist der Genuß berauschenden Getränkes aus Weintrauben ausdrücklich gestattet. Sure 83, 25 erscheint der Genuß des Weines unter den Freuden der Seligen im Jenseit. Es folgt Süre 2, 216, wo der Schaden des Weingenusses als größer denn der Nutzen bezeichnet wird, Sure 4, 46 das Verbot der Teilnahme Betrunkener am Gottesdienst und endlich Sure 5, 92 das völlige Verbot des Weingenusses, vgl. Nöldeke, Geschichte des Qorâns, S. 147. Anm. 2. Als die Abgesandten der Takif im Jahre 9 d. H. beim Übertritt zum Islam sich die Befreiung vom Weinverbot ausbedingen wollten, wurden sie abschlägig beschieden (Wellhausen, Wākidī 383). In Nordarabien war es nur wohlhabenden Leuten möglich, den weither auf dem Rücken von Lasttieren eingeführten Wein zu kaufen. Größer wurde die Versuchung, als die Eroberungen die Muslimen in die Länder mit altem Weinbau brachten und die Nachkommen der an den Weingenuß gewöhnten Bewohner jener Länder zum Islam übertraten. Seit dieser Zeit hat der Islam gegen den Weingenuß einen erbitterten, aber bei dem engen Zusammenleben mit Christen, Juden und Zoroastriern im ganzen wenig erfolgreichen Kampf geführt.

Zu Gedicht 2, V. 1: "In einer Laune". Der arabische Text bietet wörtlich: "im Scherz". — V. 3. Das Persische kennt wirklich einen mäjperest "Weinanbeter".

Zu Gedicht 3, V. 2: Die Perlen sind die im Wein sich zeigenden Luft- oder Gasbläschen. — Weltenachse: arabisch kutb

bedeutet zunächst die eiserne Achse, um die sich der obere Mühlstein dreht, und wird dann übertragen auf den Polarstern und den Pol.

Zu Gedicht 5, V. 1: Unter den "Sternen" verstehen die Araber häufig ausschließlich die Pleiaden. Da Beobachtungswinkel in der Nähe des Horizontes für das Auge leichter zu bestimmen sind als in der Nähe des Scheitelpunktes, wird die (scheinbare) Bewegung der Sterne kurz vor dem Untergange öfter als beschleunigt empfunden. Die Bemühungen der jungen Kamelstuten um einen edlen Hengst mögen auf der Weide zuweilen sehr belustigende Bilder geboten Auch Ahtal vergleicht die um das Faß stehenden Weinkrüge mit jungen Kamelstuten, die den Hengst beschnuppern (291, 6). Nach Stellen wie Ag. 7, 82, 27 (Gemil) und Umar 22, 1 fällt der Untergang der Pleiaden in die frühesten Morgenstunden und zu dieser Zeit begannen oft die Weingelage der Araber; wahrscheinlich trieb zunächst die vor Sonnenaufgang besonders empfindliche Nachtkühle dazu, das dem Genusse starken Weines folgende innere Erwärmungsgefühl zu suchen. - V. 3: Die Krokussalbe ist ein im wesentlichen aus den Blütennarben des Krokus mit wenig Öl hergestellter Duftstoff<sup>1</sup>) von gelblich-roter Farbe. Der Geograph Ibn Haukal vergleicht den Boden in der Umgebung der Stadt Barka in Nordafrika mit der Farbe der Krokussalbe (43, 19). In älterer Zeit war die Krokussalbe sehr beliebt, vgl. das liebenswürdige Gedicht des 'Umar (Ausgabe 285), und fehlte auch im Zelte der Kalifentochter nicht (Ag. 1, 77, 28). In späterer Zeit wird sie kaum mehr erwähnt, vielleicht vernichtete die Verfälschung des Krokus durch Saflor, von der Dā'ūd (1, 157, 11) berichtet, die Beliebtheit. - Zu V. 4: Der Mischungszusatz war meist reines Wasser, zuweilen wurden wohlriechende Stoffe hinzugefügt. - "Purpurhimmel"! das Arabische vergleicht die Färbung des Himmels mit dem Karneol Berühmt war der südarabische Karneol, der nach Ibn Haukal (32, 1) am Berge Šibām gewonnen wurde, nach Mukaddasī (101, 18) in der Gegend von San'ā'. Im Persischen ist 'akīk heute der Achat, vgl. Morgan, mission scientifique 8, 53, im Marokkanischen die kleine Glasperle (Lerchundi: abalorio). - Zu V. 5: "Kronen-Anemonen\*. Unter arabisch šakik wird meist Anemone coronaria

¹) Zusatz von Moschus erwähnt Ibn Hāni' al-Andalusī (Ḥuṣrī 1, 267, 1; fehlt im Diwan).

L mit großen scharlachroten Blumen verstanden, es soll nach Post aber auch für Ranunculus asiaticus, Papaver Rhoeas und Tulipa verwendet werden, vgl. Dinsmore und Dalman, die Pflanzen Palästinas ZDPV. 34, S. 7, Nr. 5, 8, Nr. 16, 9, Nr. 44, 208; E. Wiedemann, Beiträge zur Geschichte der Naturwissenschaften LI, 174, Nr. 5.

— V. 6: "herber Edelwein": im Arabischen heißt es wörtlich: "bitterer Edelwein", es handelt sich aber nicht um eine etwa durch Zusatz bitterer Kräuter besonders zubereitete Mischung, sondern, wie sich aus Dā/ūd (1, 126, 33 und 127, 2) entnehmen läßt, um einen reinen Traubensaft, dessen Zuckergehalt durch Gährung völlig in Alkohol umgewandelt wurde, so daß die mineralischen Bestandteile im Geschmack ungedeckt hervortraten. Daß es ein starker Wein war, ergibt sich auch aus dem Verse des Abū Nuwās, Dīwān (Cairo 1322) S. 253, 10; sonst vgl. 'Adī ibn Zaid Nuzha 48, 10.

Zu Gedicht 7, V. 1: Mit "Rubin" wurde das arabische jāķūt übersetzt, das außerdem auch den Sapphir, Topas und sogar den weißen Sapphir bezeichnen kann. Am höchsten geschätzt von diesen Korund-Arten waren die Rubine, bei diesen unterschied man die tiefroten von den saflorfarbigen, den weinfarbigen und den rosenfarbigen.

Zu Gedicht 8, V. 1: Drachenblut, arabisch 'andam ist das tiefrote Harz einer indischen Pflanze. Dracaena Draco, wie Müller im Glossar zum Delectus gibt, kann es nicht sein, weil deren Heimat die Kanarischen Inseln sind. Wahrscheinlich ist 'andam eine Ausscheidung von Calamus Draco, könnte aber auch von Daemonorops accedens, Dalbergia monetaria oder Pterocarpus indicus stammen. Die spätere Wendung des Gedichtes ist durch die Wahl des Vergleiches mit 'andam schon vorbereitet, da dieses in der älteren Poesie sehr häufig zum Vergleich für Blut, das aus Wunden strömt, verwendet wird.

Zu Gedicht 9, V. 1: "Fäserchen"; arab. kadā kann jeden Fremdkörper bezeichnen, der ins Auge gerät, ob dieser vegetabiler oder mineralischer Herkunft ("Stäubchen") ist. Die erstere Bedeutung dürfte häufiger sein, da das gleiche Wort auch zur Bezeichnung der auf dem Wasser oder Wein schwimmenden Fremdkörper dient.

— Zu V. 2: Augensalbe, arabisch kuhl, in alter Zeit meist aus Antimon hergestellt, wird auf die Augenlidränder aufgetragen, nicht nur als Schmuck zur stärkeren Hervorhebung der weißen

Farbe der Hornhaut, sondern auch zur Kühlung, vielleicht daneben zum Schutz gegen Übertragung von Krankheiten. Der Sarkasmus, daß statt dessen Fremdkörper dem Lidrande anhaften und das Auge zum Weinen reizen, ist auch sonst bei arabischen Dichtern nachzuweisen, vgl. Sulmī ibn Rabī'a: Ḥam. Bu. 2, 55, 25, 'Umar 82, 4, Reğezdichter: Ḥam. Bu. 4, 180. 22.

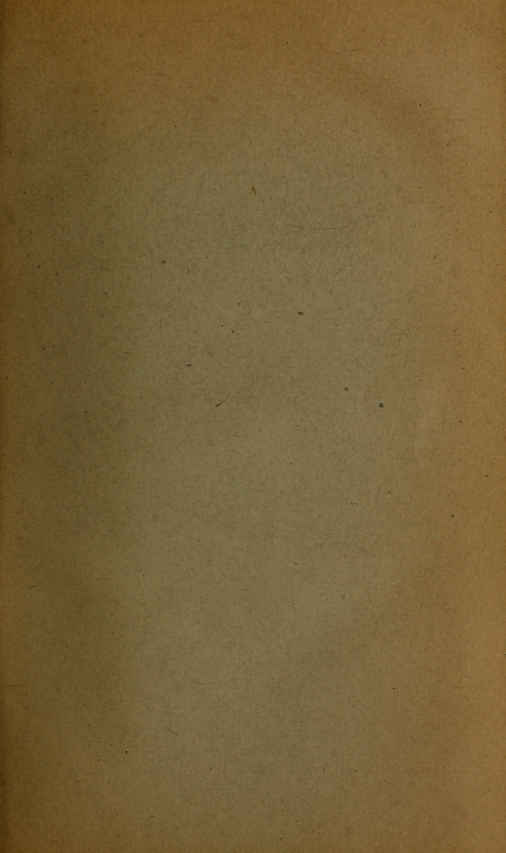
Zu Gedicht 10, V. 2: Über den "Paß mit den beiden Wegmarken" arab. Tanijat al-'alamain, fehlen genauere Angaben bei Geographen oder Historikern. - "Sterne der Jungfrau": Das arabische simāk bezeichnet den Stern Spica Virginis, aber auch den Arcturus im Bootes. Wahrscheinlich ist der erstere gemeint. da nach dem Texte der "Skorpion" seine Nähe sucht. Die Umrisse des Sternbildes Skorpion werden von den Arabern weiter gezogen, als auf den neueren Sternkarten geschieht. - Zu V. 4: Falg ist eine Gegend oder ein Tal in Inner-Arabien zwischen der Straße von Basra nach Mekka und al-Jamäma gelegen, man rechnete von da 24 Tagereisen nach Mekka. Man'iğ ist ebenfalls ein Tal in Inner-Arabien, zwischen den Haltepunkten Hafr Abī Mūsā und Nibāğ an der Straße von Basra nach Mekka. Danach möchte man auch die dritte Örtlichkeit im Innern von Arabien suchen und tatsächlich wird Markab als Name eines Berges gegenüber dem Dorfe al-Hafīra in al-Jamāma bezeichnet. In dem Markab des vorliegenden Textes sieht jedoch Jākūt die nordsyrische Veste, die an der Küste des Mittelländischen Meeres zwischen Ladikie und Tartus liegt (h. Kalaat el Markab). - Zu V. 8: Auffällig ist, daß in dem umfangreichen Diwan des 'Umar der Zemzem-Brunnen nur einmal, noch dazu in einem Schwure, erwähnt wird, der Hatim überhaupt nicht. Der Stolz auf die Besonderheiten von Mekka scheint bei den fern von der alten Heimat lebenden Kuraišiten besonders groß gewesen zu sein. — Die Niederung (Bathā') von Mekka galt als der vornehmste Stadtteil, hier wohnten die vornehmsten Familien der Kurais. Nach Entstehung und Bedeutung vergleichen läßt sich die Rambla in Barcelona. - Nach der Tradition soll Muhammed den Gläubigen die weitere Verwendung des alten Namens Jatrib für Medina untersagt haben. Bei 'Umar erscheint demgemäß von diesen beiden Namen auch nur Medina (119, 2 und einmal in den Fragmenten). Dagegen spricht Jezīd ebenfalls von Jatrib in einem Ag. 16, 88, 26 mitgeteilten Verse. — Zu V. 9: Abū Sufjān ist der Großvater des Jezīd. — Zu V. 10: Da die Höhe des Ruhmes einer Familie gelegentlich mit der Höhe der Sterne oder der Sonne verglichen wird (Welid ibn Jezīd: Aġ. 6, 106, 3; Zuhair frgm. 5, 2), ist das Bild des vorliegenden Verses auch für einen Araber nicht allzu kühn. Im allgemeinen freilich gilt der Himmel als Sinnbild des Unerreichbaren (ehe etwas unmöglich scheinendes geschieht, müßte man den Himmel mit Seilen erreichen können: 'Umar 253, 11¹). Auffällig und wahrscheinlich von christlichen Anschauungen beeinflußt ist hier die Vorstellung, daß Höhe des Familienruhmes zum Eintritt in den Himmel berechtigen könnte.

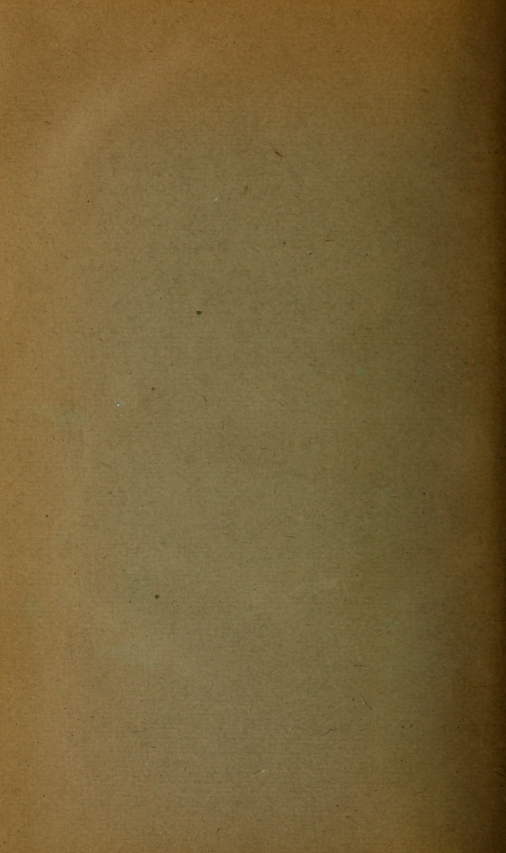
Zu Gedicht 11, V. 1: Es war altarabische Sitte, daß die Frauen des Stammes den Kranken besuchten und sich ihm durch Trost und wohl auch Handreichungen nützlich machten. (Nach Nābiga 3, 2 scheinen sie gelegentlich auch das Lager wieder hergerichtet zu haben, sonst vgl. Ma'n ibn Aus, Einleitung S. 12.) Nach der Tradition billigte Muhammed das Weiterbestehen dieser Sitte (Buhārī C 4, 3, 22). — Zu V. 5 wörtlich: "sie ist meine große und kleine Wallfahrt". Während die große Wallfahrt (Hagg) nur im letzten Monat des muslimischen Jahres erfolgen kann und sich auf 'Arafāt und Minā erstreckt, woran sich erst die Verehrung der heiligen Stätten in Mekka selbst anschließt, ist die kleine Wallfahrt (Umra) an keine bestimmte Zeit gebunden und gilt nur den heiligen Stätten in Mekka. - "Gottgebotene Pflichten" arabisch fard, religiöse Pflicht, deren Nichterfüllung strafbar ist, "frommer Brauch", arabisch sunna, der Brauch, wie er durch Muhammeds und seiner ersten Nachfolger Tun und Lassen sich befestigt hat. -Zu V. 6: Der Gedanke, daß die Geliebte dem Dichter das Paradies ersetzen kann, findet sich auch bei 'Umar (159, 6, vgl. ferner 121, 4; 235, 6). Die hier vorliegende erweiterte Ausdrucksweise kann der Verf. anderweit erst aus Jākūt belegen; dort sagt ein Mann von seinen Eltern: "sie sind mein Paradies und meine Hölle". (C 6, 221, 18). — Zu V. 7: wörtlich: sie ist meine Kopfwunde in dem Knochen meiner Nacken- (eig. Mähnen-) Gegend.

Zu Gedicht 12, V. 2: "mit rosiger Hand", im Arabischen wörtlich: mit 'anam. Dies bezeichnet die roten Früchte, nach

<sup>1)</sup> Entsprechend 'Umar 320, 3: "Müßten deine Hände die Sterne erreichen".

andern die roten Zweige einer Pflanze, die auf Dornsträuchen, besonders auf Acacia thebaica Schweinf, als Schmarotzer lebt, Danach gehört sie wahrscheinlich zu den Loranthaceen. Eine gewisse Bestätigung für diese Vermutung gibt Hirsch, Reisen in Südarabien, S. 298, Nr. 18, der unter den von ihm gesammelten Pflanzen Loranthus Acaciae Zucc. anführt. Die Farbe der Zweige und Früchte dieser Pflanze müßte allerdings noch näher untersucht werden. Mit dem 'anam werden die Finger der Frauen gern verglichen. - Zu V. 4: Das arabische Wort mā' mit seiner Doppelbedeutung "Wasser" und "Glanz" erschwert die Wiedergabe des Verses im Deutschen; wörtlich würde er bedeuten: "eine glühende Kohle brannte im Wasser (d. h. Glanze) ihrer Wange, während (sonst) die glühenden Kohlen im Wasser ausgehen und nicht brennen". - Zu V. 6: "die letzte Hülle", arabisch mirt ist weder ein "Umhang" noch "Unterbeinkleider", sondern in der Zeit des 'Umar ibn abī rebī'a ein unmittelbar auf dem Körper getragenes schurzartiges Gewand, das von der Mitte des Leibes oft schleppenartig über die Fersen hinweg reichte und um die Leibesmitte wahrscheinlich durch einen Knoten befestigt wurde. - Im Arabischen ist hinzugefügt, daß die Perlen "in der Finsternis" sich zerstreuten. — Zu V. 7: Wörtlich bedeutet der Schluß des Verses: "da sammelte sie die Stücke eines zerstreuten (d. h. der Perlenkette) im Lichte eines aneinander gereihten (d. h. der Zahnreihe)". Die Vorstellung, daß das Antlitz der Geliebten oder ihre Zähne das Dunkel der Nacht erhellen, ist bei den arabischen Dichtern häufig, dagegen dürften für die Vorstellung, daß dieser Lichtschein für das Suchen verlorener kleiner Gegenstände genügt, Parallelen schwer zu finden sein. - Zu V. 8: Wörtlich: "aber etwas wunderbares ist, daß ich (noch) weniger geheilt bin".





PJ 6071 S39 T.1 Schwarz, Paul
Escorial-Studien zur
arabischen Literaturund Sprachkunde

PLEASE DO NOT REMOVE
CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

